文山遯叟蕭天石主編道藏精華第十五集之四

## 道德經名

名注選

选辑<sup>四</sup>

自由出版社印行



## 道德經名注選輯四序

蕭天石

上公始 篇 思想 章 述劉向校定爲上經三十七章 本與嚴遵之指歸本 義精玄絕倫 章 宋董思靖之道德經注集解序說 思想書中 0 9 以以 老子徐氏經說六篇 0 老子道德經一書,道家所奉爲聖經;平實論之,不但爲諸子學之冠冕,且在世界學 上經之四字與下經之七字 故上經三十七,下經四十四應無誤 至漢志諸子略所錄老子書 。河上公注 上經法天 ,能列入於聖經之林者 , 即萬世而 |老子,隋志卽已載之 ,下經法地 ,次即爲魏王弼本。 後 ,劉向說老子四篇 ,亦無以易之。今考老子書 ,下經四十四章。 ;天數奇 ,當爲倒誤 , , 凡四 與宋謝守灝之混元聖紀引七略 ,亦首推老子,而無有能過之者 種 ,劉知幾謂無河上公注,實誤 ,地數偶 古本老子概未分章,僅分上下篇,分章則自河 。王弼古本則爲七十九章 0 ,計老子鄰氏經傳四篇 今存老子之最古者,爲西漢文帝時之河上公 。) 東漢牟融 (案:董氏序說書爲上經三十四,下經 故故 上經爲三 ,首見於史記 理感論亦論 一十七章 , ,老子傅氏經說三十七 均爲 。造道高明博大 9 ,莊子尤詳敍其學術 今本同河上本 。河上公分爲八十 「老氏道經三十七 ,下經爲四 八十一章 一十四章 • 述 。其 並 兀

河上注 以 家 後嚴 所爲 河上本冠於卷首 立 9 0 而 一異以 吳澄 遵則分爲七十二章,本陰道八 不見於漢志 以 ,而 河上公本最古 爲 大行於梁世 高 姚 鼐 , 標新以邀譽 、魏源繼之,均各按誼旨 ,而疑其眞 , 國立中央圖書館善本書目 0 流 然無鐵證以資考案 行 9 均不足爲訓 0 亦最廣 馬夷初亦謂 ,陽道九 0 故 本 ,皆「代大匠斷」者也 復 書選刊道德經名注選輯 ,以八 「河上本蓋出於王本互訛之後 ,可置 本諸 9 與四庫全書之序 己意而爲之分章;甚且有 乘 而 九 而 來 上經 0 列亦然 0 錄 四十章 歷代全書解註 存 0 唐劉 应 , ,下經三十二 爲張道 十五 爲之新編 知幾雖以 当者千百 種 , 仍

不析乎道德而上下之,猶近乎古。」若強爲之分爲道經德經 德經 經云」與 德經 道德經三字連用 權曰:「漢景帝以黃帝 。迄乎後世 0 查 老子 故 葛玄老子序亦曰 Ŧ 「老子德經云」;至唐玄宗御 痭 稱經 ,則多不分稱 直 稱爲道德二經 , , 由來亦古 自漢景帝 老子 :「作道德經二篇,五千文上下經。」 ,羣共稱爲道德經矣 ,太平御覽寰宇記引楊雄蜀王 始 , 義體尤深 前 ,景帝好黃老之學,改子爲經 顏師古之漢書注 注道 ,改子爲經 德經 0 9 晁以 則明標爲 ,李賢之後漢書注,恒分稱 9 始立 道跋 勿論 本記 道 ,則有失老子本意矣 E 學 ,
井立 「道經卷上」 也 丽 日 9 老子日 世又將二篇分稱爲 • 勅令朝野悉諷誦之。」 一道學。吳書闕澤對孫 「老子爲關尹喜著道 、「德經卷下 弼 題是 「老子道 道經

參之,尤忌不求甚 所德 實則 德 9 二不可執 故 則失道矣 , 上篇繼 方能得其 非因 不可 吳幼清 ,非世之所謂 ,道德亦不可執 以 其上篇 H 。下篇開 儒 日·「道德經云者 大道 : 家與 一稱道經 解 名可 八今人所 ,孤標獨立於千秋萬 德 0 題 0 并須本此 名 故老 ,下篇稱德經 ,非常名。」下篇繼曰:「下德不失德,是以無德 :「上德不德 稱 9 而宜於其經外求之, 子上篇開 「道德」一詞之涵義範之。道其所道,非世之所 ,各以篇首 而 會悟其全書之聖義眞詮 題 9 世 ,是以 丽 0 :一道可 全在其書係 一字名篇 有德 此 爲 道 0 , 兩篇綱宗所在!讀者切宜 後人因合二篇之名而稱道 9 「言道德之意」也 是執其所德者以爲德 非常道。」 ,不爲文義所殺 是執其所道者以 0 惟老子 ,而死於字句 0 謂 9 一是故名 深翫 則失德矣 道 所 經 為道 而 德其 謂 0 合

知見書目」 麟因學紀聞 崇文總目 疏 、書達 9 老子 振 書專著書錄 9 百百 鄭樵通志藝文略 , 玉 ,尤表遂初堂書目 則所收已達一千六百餘種之多。其中將序 餘 續彙刻書目等 種 9 三旦足 ,自劉 稱 盛 歌七略 , 9 均代 矣 高似 9 焦並國 0 而嚴靈峯 有輯錄 孫子 , 漢 史經籍志 略 隋 0 9 近人高陽王重民氏著 氏之中外老子著述目錄 晁公武郡齋讀書志 、唐、宋等藝文、經籍之志 9 白雲霽道藏 、跋 8 題記 目 , 陳振孫書錄 錄 一老子 詳 、雜說 9 及其 註 考 9 , 均有 紀 「老莊列三子 論文、史傳 胸 解 所 兀 題 著錄 庫 收 , 全書  $\pm$ 應 又

易示 須嚴守師門誓約 鼎派之名著書目 病 頌 ,難得 十三種 贊 人;舉凡 0 3 譯述 稽 其 丹 此 争 等 經 , 9 外日人關於老子之著述計 屬 , 卽 於註 概予 洩之者 書 甚 9 莫 一夥遺 疏 列 , 與闡 不共認爲:「千 入 將遭天譴神罰 珠 9 !此蓋 祇 述之專著 事 搜 羅 丹家書 9 , 都 古不傳秘 1 一百九十二 無 故 所 ,歷來被世人 Ŧ. 凡以丹法註 百 鑒別 六 典 + 去 種 五 取 , 萬 種 0 老子 、珍逾 雖遺 世 故 9 不 佚 其序 者 後仍 朽 星鳳 者二 奇 亦 · 世之學人士子 書 在所 百 云: ,视 八 0 <u>\_\_</u> 百 難 + 而其訣 )拱璧 免 不免有蕪濫之 種 9 如道家 ,不肯輕 , 法則 存 , 非門 尤 丹

心 槪 大 子之「道外別 0 學也 經 係以大易爲宗 則 大法 謂 미 全 老子 以語與讀道德經矣 在 = 易道陰陽玄妙 陰 道德 0 老子雖無一 而 傳 經名注中 窺竟究,豈可望其能輯錄無遺哉 陽之謂 , 9 以道 可 也 而 德經 處 言及易 道 = 0 ,屬丹宗書之解 余故 。良以先天易學與最上一乘易學 9 互 , 爲 莊 日 涌 祖 ,言陰陽 而 子 0 契 亦 不 同 丹家有物先天地 通 謂 亦僅 之 易 本不少, \_ 易 , 9 以道 無以 則 一萬 陰陽」 本 也; 物 通老子; 負陰 集成 是故 • 乾坤一 9 書 m 抱陽 丹家之註道 丹家則尤以陰陽 特爲選錄數種 ,心學也;而 不通易與 擲億萬年!」 \_\_\_ 語 老子 德 9 然其體 經 最 9 0 為大本 者 Ŀ 蓋丹家中 更無以 能了 |乗丹 9 視之爲 用 乎此 學 通 精 大 用 微 丹 書

1777

9

9

亦

問三種。會通前後諸輯書,而共參合究之,幷印之以心,進而以吾心印老子心,本老子 中華民國六十六年丁巳季秋文山遯叟艸於編修會 心印吾心;心心相印,心心相合,而有未得者,或得而不進於道者,未之有也!是爲序。 本輯共選刊明太祖註之御註道德眞經,明薛蕙撰之老子集解,明龔修默撰之老子或



### 明太祖御註道德眞經提 要

之弊 淆亂 註 亦始 南京 貌 又獲他卷註 而 0 得悟道 滅 孤 , , 陳友諒 於此時 各以己見揣 留 紛 帝之註道德經也 御注 , , , 家 求 爲親 以 紜 治 布 貧 道 9 衣而 曾 徳眞 無所 論 太急 兵 , -張士 影響尤爲 , 入皇覺寺 9 妻以 不同 折 測 爲 經 9 誠 天子 衷 之 政 卷 尚 義 , , , 0 帝當 以 爲 或 再尋 深遠 嚴 移 女 0 9 雜 經 酷 卽 師 僧 , 明 位後 所戰 較之 卽 文「盡皆明理 太 以 而 0 9 。元 誅 以 神 在位三十 北 祖 怪之論 是 , 戮 輒勝 末 撰 克燕京 9 所註者-功臣 失 以出身平民 0 , 太祖 不 。子 政 梯 9 9 9 多所 , 年崩 興死 英雄 解 或 人各異見 · 其文淺而意奥 ,十五載成帝業 傳 姓 求 株連 朱氏 ,代領 井起 解 以 9 9 愛民 虚 廟號 9 無之 ,爲世 而 。」帝之言是也。按之實際 9 9 太祖 重土 其衆 名元 郭 反 子興據 以 理 『民不畏死 是書解 所病 ,滅元 璋 ,或解 ,莫知可通 , 9 9-諸將奉爲吳國 諡 頗多善政 9 高 濠 字 0 是書; 以 皇帝 科舉 而 州 國 丹法 有 瑞 9 天下 因 以 0 9 9 9 罷觀之後 年號 惟以 往 濠 卽 八 , 或參之兵謀 股 公 投之 , 州 於尋常 取 洪 正元 建都應天爲 X 旋 加 上 , , 諸家 三之制 稱吳王 年 末縦 郭 日 , 旬 用 奇 中 舊 驰 其 Ł 日

德眞詮

,反覺親

切暢明

0

如帝自謂

:

「讀經至

9

奈何以死懼之!」

當是時 雖 帝 其謂:「斯經乃 詮解老子之難 旨吻合 似非帝註道德經也 應經之所云;朕乃罷極 有 , 架空谷以秀奇峰 不甚帖切處 ,天下 , , 殆不可能 「細觀其文之行用 ·初定 ·恰即如是。此殆帝註老子之經驗語也 萬物之至根 , 亦不 0 ,乃以道德經印證其治道與治法 , 雖然 民 ,使昔有鬼巒 失為: 刑 頑 吏弊 ,老子一書,爲哲學互著 9 住構也 而囚役之 ,王者之上師,臣民之極寶 ,若濃雲靄羣山之叠嶂 ,雖朝 0 9 ៣ 修態成於幽壑 0 有十人 四庫全書竟未收錄 由此 而 可以 棄市 耳。 推 , ,哲理精湛,註也解也 ,暮有百人而仍爲之。如此者 , 外虚而 若不知意 知 。帝之註 ,非金丹之術也。」所見尤卓 以此帝之註道德經 ,帝之解道德經之態度 內實 , 9 文理清通 如 9 入混沌 貌態彷彿 鴻濛之中 , , 9 · 如言 娓 談何容易 ,其境又不 娓 0 一全與經 ,豈不 可 果 讀 0 爾 0 0

格寫其註解。本集成所收係明刊正統道藏本 斯 書註於洪 武 七年 ,用道德經之名 , 分上下卷 0 。用六十七章本 。入首卽引經文 低

### 老子集解提要

老子集解二卷,周老聃撰,明亳州、薛蕙集解本

學者 注 至蓋公,蓋公卽齊相曹參師也。 ,侍郎裴楷言其通老子,孝文詣問之。兩說不同。而漢興 ,三者皆有精義 ,故河上公所注 老子書最早註本爲河上公 , 多有發明 ,當有所據 ,未可偏廢 ,晁公武讀書志曰 而葛洪謂河上公者,莫知其姓名,漢孝文時,居河之濱 。續有魏王弼輔嗣注本,東漢嚴君平注本,併河上公之 :「太史公謂河上丈人通老子 , 文、景、竇太后皆好黃老之 · 再傳而

是書卽依古本爲之編集,亳州薛蕙以其家傳本刊出行世,亦卽爲後世之河上八十一 上公最早注本分爲上篇道經三十七章 惟王弼之注,不分章次,嚴君平分爲七十二章,後之吳幼清復分爲六十八章,與河 ,下篇德經四十四章,共八十一章者 ,均有出 章定 入。

六經 ,尊先王之道,敦君臣父子夫婦兄弟彝倫之序。老子則僅傳道德經五千言,一繁一 孔子嘗從老聃問禮 ,史之所載與孔子爲春秋同時,儒者之學,以易詩書禮樂春 本。

薛蕙之 前有 莫不互參老子之學,見道方可益明。於老子道德經之爲註 則其相成之處 儒 致! 學 泂 故後世均尊 槪 解註 上公、 儒 可 學亦 以 一參天地而贊化育。老孔二 ,則取其 嚴 細老子 ,當秦漢時 君平 孔子 (旨義醇) 爲儒 、王弼 。」道不同 家之開 言 IE \* 學術 何晏 **而** ·果不相爲謀耶?二聖生於同 祖 能 、宋司馬光君實 者 9 兼採多家之爲說 p 而老子爲道家之開祖 聖,均不在位 不儒則道 ,勢均 ,蘇轍子由,明焦竑弱侯等輩; ,其思想學詣 , 是其可珍之處 而 解者 能 。史稱:「世之學老子者則 力敵 時 , 歷代 , ,後世之習儒 ,則皆有指 學術皆有切磋, 數逾 0 千家 歸 學者 ,較著者 ,各臻 是本 相 , 亦 反 細 極

德經 學統 實 是誠 9 解 , 各抒 開國之君及其首輔,率以資之, 雖僅五 可怪 者 黜 研 老子 六 ,有樂巨公、蓋公、河上公、嚴遵多家;至魏晉鼓吹玄談之風 精 經 千言 帝王 到 ,創業開國之術,莫不資之老子。迄乎衰世,高蹈空虛 者 , , 漢初 未必 萬 ,而其直證天人之道 乘之業 盡 有蕭 口 9 9 何曹參爲始,文帝 而能 唾手 與原書並存不亡者 可得 而隱逸之流 ,然亦麾手 實極其精微 、景帝 可 9 ,當各有其自成一家之價值 棄 9 如 、竇太后 通篇 阮 。語大道則 籍嵇康 一貫 亦皆祟尚 , 山濤 聖義 通 天人 ,一一又宗之老子 9 無窮 無 ,老子之說爲全盛 黄 不 ,語虚玄則賤名 老; 無好! 0 故 而傳 歷代諸 老子 道 0

此 書集註老子道德經最古之一種 ,係借印自中央圖書館,明嘉靖刊本,集解文中遍

貴一,亦不離於是,大道神而明之,在乎其人。 博而能正,嚴而能廣,多所發明,至若旁蔓支節 引莊子、列子、韓非子、淮南子、劉向、司馬談、王輔嗣、司馬温公、蘇子由、吳幼淸 、程子、朱子等名家之解說 , 凡可不朽者, 均無或遺, 以其採擷較博 ,則皆期之於約。所謂易以簡能 ,取義 較嚴 ,老子 ,取旨

是,爲其定釋,以爲考證,俾治老學有所借鏡,而免旁涉博覽之勞,可云一助。 篇末附有考異 ,舉凡老子道德經訓詁同異,佚亡文字殘闕,擇其近是,以各家之公



### 老子或問提要

且爲 儒 自稱居士,淡泊自甘 布政使司、按察使司;都指揮使司,龔氏人稱之爲憲使 陵人,晉陵乃今之江蘇武進縣地 其身世居里經歷 且旁及禪釋 入室登眞之士 「憲」字用之稱謂 老子或問二卷,明龔修默撰。修默生平事跡不詳,即今刊老莊列三子知見書目 ,概付之闕如; ,尤深有得於道也! ,而以自隱無名爲 ,不求聞達 ,以下對上者也。「使」、明時 自署修默居 ,不求不 ,卒於公元一六一 務者 晚年 也 遯隱 · 恢 土 讀其文, 9 玄門,修眞養性 餘均 九年 不詳 各行省,民政司法軍事長官 知其具不世之才,不但深有得於 ,當爲此三使之一也。居高位而 。爲其作跋之王時槐 , 生年亦無可考 ,於丹宗則主性命雙修 9 僅 9 一知爲 稱之爲憲 明晉 ,有 ,於

著錄 未見 共六 日 老子之書,載之漢書藝文志 則 十四家 增 必刊於焦竑所註後也 ,與龔註 , 妣 大抵同 所 未見 者 時刊行之老子翼 不知 凡幾 ,而藝文志未載老子註 ,後於竑之所註又不知凡幾也 , 亦爲焦竑於 明 。隋書經籍志以下 萬 曆中 所撰 。龔註如非焦竑之所 也 事中 ,註老子者 所採

章之神 耳。 , ,概以大圈圈之,以資提醒讀者之注意,致力參省,蓋爲 公八十一 恒多旁註 全書每半 髓視之也 以老子或問為 章之舊 旁批 葉 。行間句旁重要處亦加小圈,以示血脈所在;各章絕句 七行,每行十八字, 0 ,及提示醒眼之夾註 每章以其首三、四字爲章名 名 , 分爲· 上下卷 (注則 ,自三十八章爲下卷 0 文多簡古奥窔,珍逾星鳳 (用雙行) 字大行稀 0 章中關 係 全章之眼 重要 。存道德經之名 9 , 故行與行間 堪 目 稱 , 處 非匠心獨得 所在 爲畫 加 點 , 龍 ,亦仍採河 亦可 , , 點睛之字 於經文 以 以全 便

以禪釋解老,或以丹宗解老;立言遺辭或殊 乎哉?修眞 又注第一 人之未道 義要以道 契道妙者 各章 ·盡億 用 章日 德爲 0 ,同 章 ,實難能擅下隻字片言也 祇此 云乎哉?玄門云乎哉?通觀 萬 末 言 · 「首言道,又言玄。玄門二字,此爲其宗祖 出 旨歸 ,另欄作答問體 數語 **,** 可 而 異名 0 作 有 , 卽可謂大得道德綱宗,玄門秘要。蓋深言之,通 曰:「上篇道 \_\_^ 0 字看 而道言德,德言道,互文迭見 。最後 ,文低經文一格書寫,曰問,曰或云,俱所答問也。其聖 可道 ,道無道 全書 ,下篇德 ,通其分爲 ,其所答問 **,** 言 不德 無言 9 9 9 ,則其最上一 ;修 或以道解 其旨一也 此 道 。」尤能見 無修 德 經 之 所 繇 名 老 , 0 而 , 乘宗旨 或以 證 五 此深得其 人之未見 千言 無證 儒 也 ,則皆 ,可 . 9 解 道 道爲 老 根 作 而 ,或 本 云 體 道

同也。書中丼附題辭,係歸納各章旨意者。又有「孔老異同」一文,亦附載焉。卷首復

有安成、王時槐爲之跋。

俾成完璧 孤本,內卷上 本書借印自國立中央圖書館庋藏之善本書目,係明吉水羅棟刊本,乃海內外僅存之 ,石深引以爲憾耳!甚幸讀者諒之是幸。 |第四十四頁缺頁,徧查八大公藏圖書館之善本藏書,無可得,未能鈔補,



# 道德經名注選輯(四) 目錄

| 00  | 一七五一三〇〇 | :           |     | 附:老子考異        |
|-----|---------|-------------|-----|---------------|
| 七四四 | 六三一二七四  |             |     | 下 德經 (三八一八一章) |
| 六二  | :四七—一六二 | •           |     | 上 道經 (一一三七章)  |
| 四六  | :四三一 四六 | •           |     |               |
|     | 惹<br>撰  | 薛           | 明   | 老子集解          |
| 四二〇 |         |             |     | 卷下 (三三一六七章)   |
| *   | •       | 6<br>0<br>0 |     |               |
|     | 祖註      | 太           | 明·太 | 大明太祖高皇帝御註道德眞經 |

### 老子或問

### 明·冀修默撰

| 道德經上篇題詞・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・ | 老子列傳 | 卷下 德經 自道可道章第一至道常無爲章第三十七 | 卷上 道經 |
|---------------------------------------------|------|-------------------------|-------|
|---------------------------------------------|------|-------------------------|-------|

\_

## 文山 避叟 蕭天石主編

道德想與經

行



定民頑吏弊雖朝有十人 前雄国守江左十有三年而即帝位奉天以 而 **承恐今後人笑於是弗果又久之見本經云** 見因 我他卷注論不同再尋較之所注者人各其之淺而意與莫知可通罪觀之後旬日 人皆我見未達先賢一日試覽群書檢問 道官畫追追處官者之切監於是問道諸 虚而內實貌態彷彿其境又不然架空谷 刑 仍為之如此者豈不應經之所云朕乃罷 不畏死奈何以死而懼之當是時天下 道德經一冊因便但觀見數章中盡片明 元統有緊黎自即在以來問知前代 細親其文之行用若濃雲霜群山之登 ų, 己之見似乎頗識意欲試注以遗方一有如是朕悉視之用神盤相其書人 四役之不逾年而朕心诚恐復以 有如是朕悉視之用神盤植 平受制不數年脫也人之所制發即 而棄市幕有百

### 二氰序 经真稳道註即帝皇高祖太朋大

群雄之並起不

是月甲辰書成因為之序悉朋之其容意其智應意

無名天地之始有名萬物之母 道之当微靜無名而動有益即無極而太。 馬 、明太祖高皇帝御話道德真經卷上 道既成名水矣即非常之名可行馬可習 上至天子下及臣應若有忘於行道 可道非常道名可名非常名 行過常人所行之道即非常道道循路也 人律身行事心無他欲執此而行之心 路也路即心也能執而不改非常道也 可道指此可道言者盖謂過人之大道

妙之門

為前文奇甚故特又談シ

右第一章

此兩者同出而異名同謂之玄玄之又玄泉

所欲微言追際也

極是也且如吾為天下君善政之機 而未發孰知何名鏡施行則有賞罰 A 存

> 第上春 超具稳适证仰帝皇高祖 太明大

> > 天下皆知美之為美斯惡己皆知善之為語

斯不善己

图王及臣庶有能行道者為能行斯大道

勿於道上加道馬善上更如善馬凡以

巧0

故有無相生難易相成長短相形高下 計好相和前後相臨 生無既難即生易既有長即生短既有高 而必生下既有音聲諧和內音必高低 何如即古野老云帝力於我何有哉 小過復前之文故有比假之說言既 相 有即 傾

常然以親其妙常有欲以觀其微

不真物之母云

無欲觀其妙謂道既行而不求他譽以

該察於真理故云常無欲以親其妙又常

能利濟萬物所以無名天地之始即君子

心畜之於衰發而濟萬物則有名矣豈

馬不但君心有質罰賢人君子有志則皆

非常道也故美盡而惡來善窮而不善至

與若治天下者務使百姓安 不知君德

上此二

事者美則美矣不過

一時而已又

備耳應恐不備而又欲之非於色財利之

有欲以親其微非他欲也乃欲等事之周

是以聖人處無為之事行不言之教 萬物作而不鮮生而不有為而不恃功成而 O 不居夫惟不居是以不去 能也 也令有所属不去是謂不意也 言聖人利濟萬物不自於也是養萬物而 聖人為其已成之大道已再不他為日無 為以不言之教云不欲使民暴稱揚耳故 不專自用也功成而不居乃成而不自主 下文萬物作而不聲是生長萬物不言其

相挾

是以聖人之治虚其心實其腹弱其志強其

不知貨財之難得天下安

是以聖人常自清海不望其身使民富乃

實腹也民富則國之大本固矣然更不恃

**造不見可欲使民心不亂** 尚對使民不爭木貴難得之貨使民不為 右第二章

夫尚對之國病多實難學之物民息盗矣

草窟已注盡矣吾再益之老子之意深爲

尤尚賢人詐賢可智矣既能做之若他日

夫多病者比國有海良之臣天下指安君

不見可欲使民不亂大縣使民不知賢打 親近則再良之臣非禍則去之故若子云

经真稳连往仰帝皇高祖太明大 第上

使夫知者不敢為也 為縣為則無不治矣 吊使民無知無欲 骨也 之物致民不見而不食是也 使民無知無欲即前文不尚賢不貴難得 民富而國壯他生事馬是為實腹弱志强 既知國之不尚雖知可慕亦不敢為是也

諸事先有勤勞而合理儘為之矣既已 安乃縣為矣

道冲而用之或不盈淵考似萬物之宗 道之理幽微而際長用之則無盡息之則 右第三章

無形若或縣盡用之尤為不管是前道內 而用之或不盈且湖方萬的之宗言君子

3

O

爲紹狗

成則成矣既成之後再不調四時可乎故

治後如弱狗可乎若天地交合以成四時為狗而用之舉則豪矣若人君治則治矣

暴棄物也所謂弱狗乃古祈禱之時以草

此教人行事務用常道不欲使暴惜物而

六第上卷 经真德遗註仰带皇高祖太明大

多言数窮不如守中谷神不死是謂玄牝玄 北之門是謂天地根綿綿若存用之不勤 天地之間其植索谷子虚而不屈動而愈出 即谷神不死谷神不死遂得長生此以君 其氣不妄爲常存於中是謂天地根若有 王王南道不死萬姓成安又以身為天地 之身為天下國家萬姓以君之神氣為國 心中有竅呼竅爲谷以氣為神氣若常存 道之心亦無時不專故以索簽云 當不有也大緊言風機無時不有聖人治 o 矣 矣特以鑄冶風匪比之視之別虚而無物 真之是不棄而棄不惜而惜故民樂自然 人之浩氣乃神神即氣也人之軀中有 聖人之心無不虚而無不實無不惜而 措天下若能體天之常造則治民非獨狗 急未當時刻不運用也所以能長久人君 天能成天地者以四時常經萬古不息熱 則其風源源飲而視之似乎無物也未 森所以惜者常常惜之所以亲者 دنه

生故能長久 天長地久天地所以能長且久者以其不 右第五章 自

能動善時

居善地心善湖與善仁言善信政善治事善

所養則綿綿不絕常存理用則不之矣

未見天有自生者故設詞以訓後人 天地不自生者人本不知天地自生不 .見風雨霜露益於世人亘古至今不息 生

是以聖人後其身而身先外其身而身存 以其無私那故能成其私 後樂也非以其無私所以為此而成其已 不豐美其身使不自安而身存乃先苦而 治道也有志於濟人利物外其身者以其 後其身者儉素絕看身失者勞心身而

行無竭也若淵泉之狀

道之明凡百諸事皆善能為造及其動也

**必合乎時宜前心善湖者以其積善多而** 

信行則政事無有不治者故善治既知治

多處則居之其心善行廣矣若與善人論 人能訪有德之人相為成全德行以善人

天惟不爭故無尤

成名逐身退天之道 金玉滿堂莫之能守富貴而騎自遺其於功 保云物與志皆不可太甚

惡故樂於道

此老子導人

行道養性修德行仁利

物者如是盖水之性無所不潤無所不益

故善人效之卑而不即用而有益則道矣

上善若水水善利萬物而不爭處衆人之所

也非私者何

右第六章

世之有富貴者每每不能保者何盖為

富貴而放肆高傲於許不已致生他等有 区

此如人將碗水而行若滿而行則溢若中一而盈之不如其已揣而銳之不可長保 費且得少故亦以揣而銳之以比言不可 而行則得且不溢而不費所以盈而行則 謂能其事矣而已之不可太過也 右第七章 O

持

載謂以身為車以心為寒以神言寬總

然矣此所以嬰兒其疵馬能有之一之之身意二物也故託以,载管魄之該為要氣既不妄遊亦主宰人能以意不離於魄則人健矣若使主宰人能以意不避於魄則人健矣若使之之妙以老子之理言之則神蒐為魄之文之身意二物也故託以,载管魄之該為

0

卜第上卷 经真凭遗註即常皇高祖太明大

生之畜之生而不有為而不恃長而不宰是

為則民禍矣民疲則國亡信哉

日矣如治國者君為民之主君乃時或妄

此使身安則神久也若身不安則神亡有

而致氣蟲恭是為雄調停氣血以均是為天門飲氣神主軀之說人若妄為勞筋骨

謂女德

0

是謂不恃生齒之繁君不專長百職以

理

輕取是謂不有天下措安君不自逞其能

與民休息使積蓄之是弱生之畜之君不

之是謂長而不宰奇妙道理稱為玄德

大縣八數山是一輪也係是備用副輪三十輻共一數當其無有東之所為利無之以為用 三十輻共一數是古時造車之法每一輪 高宝之用故有之以為利無之以為用 一點當其無有影之用鑿戶牖以為室當其無 有室之用故有之以為利無之則與道以為

白四達能無知中

**絲知而無為在動以時而舉必善以心言君子之持身行辜國王治國以陳綱紀豈** 

之則世間美惡無不問知在乎去其惡而

甚善者君子可以利人國王可以利濟

**愛民治國能無為乎天門開闔能無此于明** 

雄以此行之是為雌矣故老子託鼻息為

萬物即愛民治國

者也則不使神剛而為

五色令人目盲五音令人耳韓五味令人口五色令人目盲五音令人耳韓五味令人心發在難得之貨令人行與助劈田獵令人心發在難得之貨令人行與助劈田獵令人心發在難得之貨令人行與歌時田獵令人自首五音令人耳韓五味令人口五色令人目盲五音令人耳韓五味令人口

電辱若為貴大患若身何謂寵辱辱為下得

後其身而身先外其身而身存之道是也

之若驚失之若驚何謂其大患若身吾所以

二十第上卷 经真德遗证卿帝皇高祖太明大

貴以身為天下則可以寄天下愛以身為天

有大患者爲否有身及吾無身吾有何患故

有疾便能知醫能防貴之患若防己之疾人君能以身為天下處天下恐有大思者天下為一人不想得之則自舊且喜然得心既久富貴盈成得之則自舊且喜然得心既久富貴盈成得之則自舊且喜然得心既久富貴盈於不知得之。

右第十章

右第十二章

故帝王愛天下如愛己身獲昌

天下雖萬千之甲士從之循忍不禦也是

宇内可獨行而無愛若以身爲身天下爲

身為天下以百姓之身為身則帝王之身

則保矣不能如是失之又鶩若人君肯以

御 其上 O 得名日微此三者 个之有能 故惚恍也 其道 執 莫知所 之不見其首隨之不見其後執古之 道 理 出而 物是 混而 言理道之幽微 希日微言平淡無見也此三者不可語言 道聽之不聞 古大理 一謂人心 道之混然即視不見聽不聞是 不够其下不味絕絕兮不可名復歸 物 井井馬 為 無形而 其理甚不彰 謂無狀之狀無象之象是 天 )惚恍不定而速 與道 乃專其氣精其神也 性 道行今之 或又有象而無象 夘 也 古始是謂道 有 言理持之不得言氣曰夷 所以天命 心至幽 如是 形 不 可致 一然此 彰甚不昏昏若言無 有象而無象是難說也 時即 包所 至微非 話故 一个之有也 之謂 疾也 恕 調視之 以而為 有形而 道 性 君 恕 爾他快 率性 不見言 也 子 人能 道 無 2 2 汐 於 ₽i 曰

四十第上卷 经真德道註卿帝皇高祖太明大

敦能獨以 で ず す 共 若 濁 **涣兮若冰之** 豫兮若冬冰川猶兮若畏四鄰假兮其若 古之 可 之か以 言有如此之能人誰能見彼昏而 七終不得其真情是以賢人 指前君子之 君子所乗者得 識故強為之容 不妄為使其動則諸 猶豫二獸名于其中又以整然之貌 之子設詞假似傍人強立名色以現 難知盖欲使後人修道堅如是也 か心 ,静之徐清孰能安以動之 急慢之情合之添海海然混之 動之侮以諠華窥之凡如此者 士者微妙女通 之心安能如是也 設七探之意使欲知彼 、懷仁堅志人輕 天地 大計為 至精之氣乃神 事有理爲使其静 不 君子之 Ī ネ 討 使 徐 可 醒 之機 生 棦 妙 惟 君 视 而o 則 不 in

视

見

白夷

聪

名

B

希

天乃道道乃久沒身不殆 歸根日静静日復命復命日常知常日明不 知常妄作山知常容容乃公公乃王王乃天 致虚極守靜寫 保此 0 復命者以其有始有終未常杰也君子之 者故法天地也所以云萬物並作然後觀 是故處心虚極以守静為其心以親循 物並作吾以觀其復夫物芸芸各歸其根 君子之學道也體天地而行四時之常 此 静寫使堅守其寡欲之心為至誠也買也 是也不新成者既不壞安有新成就者故 后致虚松無他乃去妄想私欲以盡耳中· 保此道者如是甚不難哉 所敝不新成所以敝不新成者不盈不壞 君子之意末發執能以計使之 彼遊之以清言君子以安孰能以 á 盖教人持身保道止是不欲太過耳故 動何人 右第十四章 者不飲盈夫惟不盈故能散不新成 使放静之君子以 漸 智 使 琛 經

之信不足爲有不信爲

矣此太上也中等之人道未行時欲人鈴

上等君子道布天下人莫知其功而

有

·太上不知有之其次親之舉之其次長之你

十名上基 真伪道兹即者皇高祖太明大

道王無不善於者故不殆

右第十五章

則君天下也菩能君天下者道也既守其 也天下既悅乃公若能執此公道而行

Z

矣比明年復如之所以云常人能知常則

命者物生而長長而成成而飲飲

則復命

行仁相

四時而

序之則道矣所

以復

所以知常者容知謂知常道也容謂悅貌 道明矣若或不知常不知序妄為則山矣

横方其實言功成事遂百姓皆謂我自然 能故事逐若指能者处巧其事将不久必 信者故云信不足為有不信馬即此是 界成功矣但人不言好而又不言否則容 言君子之用事也事成不欲使人揚其已 其已 不服馬是謂俗之此事古今明驗尚 能是謂譽之下等之人以力服 有不 将 12

私寡欲 三者以為文不足故今有所屬見素抱朴少 孝子國家昏亂有忠臣絕仁棄義民復孝慈 大道殿有仁義智慧出有大偽六親不和有 湯放武王代所以有無仁義而顯仁義有 紀示後人使朝無争位即君臣安矣若以 朴實奇巧何施大道廢自萬不讓之後成 等猶甚不多故老子所言無他必欲有大 , 聖棄智民利百倍絕巧棄利盗賊無有此 常人言去此仁義孝慈聖智巧利却乃天 妙哉云何盖此等忠臣老手智慧者始自 此仁義智慧大偽孝子忠臣吾觀老子云 恐昧者顯智慧有不孝者顯孝子老子戒 者為民而讓位臣忠安用賢臣在位王者 是時大道行馬六親和民無不孝君天下 成陽及問父子時以及秦漢至今聲出此 人紀仁棄義絕聖棄智絕巧棄利以此三 追耳所以大道何昔三皇五帝 堯舜者雲 不自然故自然也 平而且稳弱不言人日百怪将必美之豈

八十第上基 超真语道兹即带皇高祖太明大

強之與阿相去幾何善之與惡相去何若 屬也 取諸人之喜為己之善故為非常道非常 以其博學也博之既盡其世事羽然矣於 名經云太上非道家之虚言此云最上之 皆能有之常人不能備習惟太上者獨能 去幾何言此二字即是應聲而己於此應 人言人不可與齊肩是也又孔子無常師 世間之諸善世之賢愚者雖多少之不同 世事者志士不過知世事之三五而已惟 聞孔子無常師盖世人之學未常能備其 整世務以充吾腹所以絕學無憂妙哉常 世人愚而不學故致陷阿之詞以戒之 以云四十而不感乃絕學無受是也 屬令人務尚儉而淳實少 者文不足言人必不識其意也故再有所 下安豈不言未之有也所以老子自云三 右第十六草 寡欲是為之

聲之間不能分别是非致人言恶 皇學者

飛 乗号若無所歸東人皆有餘我獨若遗我 經 地 失口 ifi 武也 itt 有虧以薄志而 而 之爲 守常 樂五持 非 如嬰兒 用 通 2 坳 而 無 满 不 妄為 矢口 # 未 是 此 2h 21. 老 非 守 天

此如嬰兒之 老子所以非常 此 有 其極 也 所畏 所 草廬 JE . 北 事人皆知有畏者然猶 K **然如享太牢如登春** Th) 也 ポ 老 事未極先荒極 乃甚荒其荒 五 子高 未被 央 橋 人者為此且世人 出 世 +17 無解 者為 故能 臺我泊今其未 也 不荒而 於 不 此 老荒亂 以老子 及 間 不 有 看 畏 P €.

之所為其善之與惡為文不過表前文之

所止來人

甘

以我 問問

獨頑似鄙

我

獨

異於

俗 悬

人察察我

漂乎其若海

若

縣

2

15

也

哉 獨

池

池子

俗

胎

料

我 殿

> 稨 香

短兵德道兹仰帝皇高祖太明

十二书上卷 孔 考您考其中有物您考快考其中有象窗 而 德之容 貴食 北 如是我 如是 海殿 守道 言樂自然耳言來人皆有餘我獨若遺 如船 之心也哉池池手各 泉皆樂獨不遇 無無若無所歸云如来 又云泉 二字 皆 之狀非也乃守道 ず者 加 胎察察其常人之所為昏昏 右 Ž 坎 莫知 惟道 第 無 是 個 如是豈昏昏而 他 ナセ 典於 确 人皆 無 之從道 修道 其 似 所 章 有以我 所之海曠也殿荡 止 鄙 其中似乎有 之堅也 而貴食母食卷也哺 此 俗張溝也非示 之為 非海非 漏 也 舟之 之狀 所以 稿 思 物 関云漂子其岩 頑 失於軟 云我豈 以其志 惟 小火 殿言其守 侊 非 部 無所 此篤哀 惟 悶 有 Ę. 機 馬 若 悠 題 也 沙人 解 橷 -Z. 長 酒 13 中 也

也

是至於他

而

弗

厭

其遊賞宴樂乃用

中夕

而

縣 馬 10

盈

也

既

7

者道

乃無形

نح

理善

用

無

-5

故

之

公為何盖

謂學道與物樂

不同 老子

所

以 不 不如

\*

的則全枉則直催則盈敬則新少則得多則 右第十八章

哉以此 今其名不去以閱衆甫吾何以知衆甫之然 冥兮其中有精其精甚真其中有信自古及 行以誠者如影隨身如響疾應是也 生物之繁以爲必然故所以教人守此道 言觀物也甫者美麗也又何以觀眾甫之 精英華也使夫守此而不改則信同天 也亦言窃号宜号其中有精有精者然也 然哉云道不失信常經以四時源源 不朽以閱銀甫者言道常存而萬物勝所 其又您兮恍兮其中有象慮人指為真虚 者之難窮而忘之云侥亏惚予其中有物 斯以為式可不非常道也且道德之為物 孔德之容者言大德之貌若行道者能 而不實特云有象使知道德之理無不實 **今其道未當有損所必言其名不去是** (其中精甚更有信馬有信者何直古 視皆不見忽有之故下惟此惟惚恐學 不 卷

经真凭道註仰帝皇高祖太明大

汉聖人抱一為天下式

唯阿是也故云相去幾何

擇善去惡而為之道諸善一

而諸惡糜故

為天下式豈不去多惑也非常道由此

而

自於故長夫惟不争故天下莫能與之争古 不自見故明不自是故彰不自伐故有功不 之所謂曲則全者宜虚言哉誠全而歸之 此 學也真偽不分則偽有禍馬偽累善馬所

出馬

多六字之機也但前通則後亦然矣縱

四自字之沒文不過明前曲在窪敝少

盡知不過近文耳

希言自然飄風不終朝縣 右第十九章

者天地天地尚不能久而況於人乎 此云小人之做行道者如是且政事方施 雨不終日 孰為 11

12

此

正為學者雖能廣覽而不分真偽何如絕

所以曲枉窪敝少喻勿太過惟多則惑

教人持身行事勿過學道修誠以分真

同於道者道亦得之同於德者德亦得之同 而彼來必然 等必得何等來應即是好此而此驗喜彼 馬復明此理者何聲如人之在世願作 未曾不由姦說而失身所以下文有三同 何

有志布德未當不有大德若用邪心姦詭

人能專其志務於道大者未當不非常道

故從事於道者道者同於道德者同於德失 者同於失 久故比 言者此希言若縣風雨之狀縱有也不能 故又云天地尚不能久而況於人乎所以 乎此自然者我也道者非非常之人安能 言好也又自然者復以非常道戒之故董 不能終朝而風雨驟敷此所以不知道者 兴 其功所以自然義既正道既明他日自然 供舒有言正其證不謀其利明其道不計 於心早望稱領故謂希言希言者希望 是日飄風不終朝驟雨不終日此設意 喻熟為此者天地乃曰誰云天地 云 之勢

旋真德道註即帝皇高祖太明大

**政者不立跨者不行** 

跨者不行亦再此也

於失者失亦得之信不足馬有不信馬

且信且不信者猶豫甚有全不信者即信

不足馬有不信馬故下文又云跛者不立

好此而得此好彼而得彼既云如此又

有

|彰自伐者無功自於者不長其於道也 良教行物或惡之故有道者不處也 餘食贅行亦跨也爾既自誇人誰不笑所 以君子不取爲此也 母得張聲勢耳我儘作為惟取自然而 馬其四自字之說有何難見也不過使人 也如此者皆不行而不立由人所好者 立也跨乃雖也又跳也又如跨騎来達 跋跨者亦比也且 政短足之人一足 自見者不明自是者不

典

و

不能

鞍

日餘

右第二十章

之日道疆為之名曰大 周行而不殆可以為天下母吾不知其名字 有物混成先天地生寂节寥号獨立 以先天地無極之氣理言之以比君子仁 īfin 不 改

法地地法天 故云大 此四法字不過明 大之中 謂天地同造 間若比天地王豈眇然 一大盖其道理之鴻蒙王 化 王者法 道道 四大也是謂相 一法自然 天地 一人而 執此 ے 繼而 何居 道

四

兩

寛所の

此

風雨霜露以生實、收飲物

馬天法道者

大道

馬所以人法

地者君天下

當體

地

之

持

雖

有榮觀燕處超然

行則夫

粮所以君

子持身若是

行而入敵境宣有:素其軍粮而先行

四序交泰以為常

經

而施政地法

天者

聴

觀之此所謂祭觀君子但知中已之微智 耳持心以静不欲他美者故愁處超然是

行途間或日他處有美荒者欲與吾同

言守身之道甚堅如是且吾有微質

故道 大 得而道仍歸於我豈不及也遠認流行大日並所以逝者謂道成而給於物也 即太極 日逝逝日遠遠日反 大天大地 之道也故 大王亦大域中有四大 日大 而 0王电

致有止既不止安得不利齊

可以為天下母不殆云時時

省悟其道

不

萬物若以此

和

不

改以其

挺

而不妄動

周

行而

不

殆

S

未

施

之意

井

并於

心寂兮寥兮

道利濟萬物豈不為母哉雖云疆為之名

以君子終日行不離轁 棲之處若神蒐而 重比身也其道理 終日行者行道心也不離輕重者以 為輕發亦不許指 施之所以下重静輕躁四字乃云不然 無極 持身之道如是凡君子舉事必先以身為 縱其所欲是為 一然後度所行之事可全身立名者方乃 冲而物 一根静為踩君 右第二十一 不散是 自 47 捻 郼 安處妄為使不守其心 也故 成之 離輜重也譬如的師 者人心也心乃神 豫也 能自然 也 重 道法 À

胡

德道兹柳帝皇高祖太明大

14

\*\*\*\*

閉無開鍵而不可開善結無絕約而不可解

故善人不善人之師不善人善人之質

O

之所在心善溯身安乎蒟蒻敬與相處者善教人者不為人師乃能使人爲善君子

奈何萬乘之主而以身輕天下輕則失根 此言因有發之矣昔周穆王乘八駿而遊 此言因有發之矣昔周穆王乘八駿而遊 是也豈不萬 乘之主以身輕天下約乃 斯沙之脛部賢人之心何止乎躁其不仁 其身矣 右第二十二章 右第二十二章

是以聖人常善敬人故無棄人常善較物

結吳解之乎

無棄物是謂襲明

八十二第上表 经真德道证即带皇高祖太明大

從斯道者是謂不棄也髮明者聖人因此

白素爲所以不棄而常救者常道也若能

而終古今承其明耳故曰襞明

善人物者聖人未當有心棄之奈何人

無善者其非理之人物自不善也所云

無

善被於人物者以其常道而常善也所以聖人之心無善然不善善者何盖謂道常

不數人而習我是謂要妙 物而人得我之道是謂不愛其質如此者 物而人得我之道是謂不愛其質如此者 不數人而習我是謂不貴其師不與人之 不數人而習我是謂不貴其師不與人之

養天下之人則天下之人為吾閉而為吾開而善可解所以善閉善結者皆譬言道

其志吾雖無開鍵經約而結者軟能善

可

夷民安物阜君臣同心軍民逐其生而

所制其為計乎為乎吾有天下而守在

29

粉欲窥像之其來既非理道安得不為我

轍 迹 是也 汝 知資手

其有學乎故不善人師而人善也所以無

怨安有瑕謪 吾心終日守之以理道小 人其又不自矜 既不自矜何有妄言妄言既

君子之道行人不能知以其無誇已之言

知其白写真 點為天下至為天下路常德不知其母守其雌為天下於為天下路常有為此者常其私然合精 中無極是也 即無極是也 即無極是也 即無極是也 即無極是也 即無極是也 即無極是也 即無極是也 即無極是也 即無極是也 即無極是也

一三第上基 搜集德道弦柳带皇高祖太明大

為道周行聚則朴而混一雖云散未常自

長也云人主是也海於此而畜於中散而

而為器道布也聖人用之則為官長非官

朴

而為器則聖人用之計道未

行也散

新欲取天下而為之吾見其不得已天下神將欲取天下而為也為者敗之執者失之 此老子自默之辭朕於斯經乃知老子大此老子自然之子言對取天下而將行又且不行云何蓋天下國家神器也神器者何上天后土主之者國家也所以不敢取乃曰我見蔣人之國未嘗不敗然此見主者尚有敗者所以天命也老子云若吾為之惟天命歸而不得已吾方為之。

知其祭守其母為天下谷為天下谷常德乃

使心不妄為耳故小見不能妄為曰嬰兒

若小見無知之貌又非真無知之貌不過

比之則常有大德大德既有不可於誇復

此者當以吾腹爲天下長江大河所以長

此務教人不尚強而尚柔乃云雄雌也

0

O

散所以云不割是也

江大河能容百川之波齊故欲君子以

足復歸於樣

此者可為天下谷谷乃大山深遠低處是

既富而恐有所辱守之以嚴則不辱矣如

標散則為器聖人用之則為官長故大制不 跨當以心為導計 如是則常常為之德既有如許大德而不如是則常常為之德既有如許大德而不

16

120 師之所處 道佐 此又喻君臣馬謂凶年者何盖為凡国家 朕 道 何故 損 者 im 佐 藰 猶豫致君不發亦止君也云其事 ッツ 傷物命非身即子孫報之 乃非理之為神天不許也若 老子之為 人主者不以 右第二十五章 主乃務尚 其陰陽大馬夫為人臣 荆 林生 四星人也 馬 兵強 兵強丧人主也 大平之後必 亘古 天 T 个 其事 者 有 理 in 山 不務 有 無 有 好 雙夫 年 T 不 此 读 簽 手 1% 好

祭是以聖人去甚去奈 之云耳 勝贏 物或行或隨或 以戒 所言急則乏疾徐則有餘 又或肉或吹肉徐徐出氣也吹乃急出 行随行乃先随乃後先為不讓 ンス 有載 弱其強必 甚勿違天命而妄為是去甚奈泰 新有 有衰其風 不載有際必又 响或吹或強或騙或载或 去泰 如強 必北 完 龍二字 将 載 後 M 源 故所 之比 能 b 強

善者果而

巴不

敢

ゲス

取

**殖果而勿幹果** 

To

2

出

年或境内

相争言境内相争畏廢耕杭

用兵或轉輸

遪

境較

N

民疲用乏是

田

野荒蕪所以荆棘

生馬皆乏用是獨山

果而

勿騎果

币

不

得已是

謂果而

27

二十三第上卷 经真德遗证即希皇高祖太朋大

為之為之

而

既勝勿許聲張即勿於是

4/1

臣者遇平急與可為當疾便

此專復喻君

禮謂

勿愈尚兵也其勿伐勿騎皆誇大也

界

而不得已是為沒奈何而為之是

謂

0果

而

勿

疆

Jt.

7

為我不得已而

為而

為豈我

物料則老是部 處所 住兵者不祥 謂 此再 用兵得勝 不久也大縣不可多每 兵甲 喻用兵 非 指命 能 旗仗舍宇津渡舟車及馬無有不 用 若過是謂老早已是 是 而歸常常跨之以為能 不道 則 物或惡之故 諸物不無被廢 調 不 不道早已 样物或惡之言 有道者 無 故 物者 尚 兵 調 不 處 何 兵行 用 强 既 兵 老 也 也

四十三第上卷 经真选通註即常复高租太明大

天地相合以降甘露人莫之令而自

抄

野也子以供王並稱侠乃過矣

人物來臣貢也供無能守將名同天地可

始制有名

而然

今即不知能人使令如是均乃和氣自然

言道之功理之妙如是言甘露降人莫之

德之造化如許名乃云甘露是其名也即為不巧是謂知止既能知了是可以不免有那時有之乃當止之何故盖謂有名亦既有夫亦將知止知止所以不殆謂其名因物而有之乃當止之何故盖謂有名亦既有夫亦將知止知止所以不殆謂其名因物而有之乃當止之何故盖謂不加巧是謂知止既能知了是可以不免不加巧是謂知止既能知了是可以不免不加巧是謂知止既能知了

吉事尚左凶事尚右偏將軍處左上将軍處

不可式天下也

右般人眾多以悲哀泣之戰勝以丧禮主之

古所以慎人命者幽哉孟爲不欲使凶事

尚吉重人命也

右第二十六章

萬物將自賓

乎微執敢以為小村真道理也不敢臣即

通無名言仁心大德是也朴厚然於心

似人

不敢小也若王主之萬物將自質自當是

道常無名朴雖小天下不敢臣侯王若能守

拍者故物或惡之為此其上善度之不處

能知人者有智能知自己何如是為小善

人者智自知者明勝人者有力自勝者疆

右第二十七章

女口

知足者富强行者有志 失其所者久死而不亡者毒 專孰不知釋氏云不生不滅即此是也然 之將名垂萬古而不朽是謂死而不亡者 不失其所者又謂此數事能常常守之行 當富又强行者言君子終日處道不息是 能善脉人者雖不用力是謂有力自勝者 為有志既有志事將必成馬 吾有已物守之而不貪於我物甚堅故 是為强强然如此此数事皆能知足為當 得

**譬道之在天下獨川谷之與江海** 溢本海為源何以見之海太除所集除身 大河之水一般世間之雲雨與作百川 腾而雲雨作如道之行既行則遊江河既 溢 道在君子之智中能堅持不忘則如長江 iI 河復朝宗於海乃道之體用也

苏 ₩¢. 真德道註即希皇 訪 11 萬物恃之以生而不辭功成而不居 大道汎芳其可左右

7%

物

~被萬物而不為主常無你可名於小矣 道如厚鏡之衣被被者盖髮人物也 道何言哉言君子行道務不許為上所 道之恩世間萬物憑此而發生既生萬 可名道之德不欲使人名之故止小心即 不誇即不辭所謂不辭即事業成而不任 可名於小矣 已之能是也

若言

|萬物野爲而不知主可名於大矣 其大 是以聖人能成其大也以其不自大故能成 聖人善能利濟萬物又不自誇其功是部 萬物歸於我者可為大即可名於大矣 大道既施萬物各得其所吾不言能而後

19

能成其大四本身不以為大所以成大乃

循恐人思迷特言虚無此云實行大道得

如是

右第二十八章

言大道大也其理鴻濛安可左右

微明亲勝剛弱於強魚不可脫於網國之利 器不可以示人

**欲廢之必因與之將欲奪之必因與之是謂** 

將飲歙之必鹵張之將欲弱之必固彊之將

右第三十章

可既

大象天下往往而不害安平泰 和即安平泰 往既聚庶之服歸加撫以勞之則天下安 常而不妄則天下歸馬歸者從也即天下 大名政事是也又王位民之大寶持之以 執大多者即道理本體也又王者大位而 不成而成者矣 右第二十九章

樂與餌過客止道之出口淡乎其無味視之 不足見聴之不及間用之不可既

驗亦無滋味看又不見耳聴之又無聲思 去止言復住其謂道無形無影口說時無 君能撫養有方雖有叛者亦復歸也過言 人將謂無有上善用之終古不乏是謂不

化而欲作吾將鎮之以無名之樣無名之樣

常而行之自化言民必從是也

大仁大德常行而不改久則天下順從守

市将不欲

侯王若能守萬物將自化

不欲以静天下將自正

使上行下效不致縱欲是也

將奢後是以鎮之謂為王者身先儉之以

王道布字内民從而國風降久之民富人

右第三十二章

王者身行之餘者不待化而自化必然

大明太祖高皇帝御註道德真經卷上

系 淡而機秘智者能之絕註 右第三十一章

道常無為而無不為

**通治天下專其志而守之所守在心所為** 

居哀無形無影刀道常存即是無為無不

20

居其實不居其華故去彼取此 禮者忠信之薄而亂之首也前識者道之華 而愚之始也是以大丈夫處其厚不處其薄 大 一德無為而無以為下德為之而有以為 禮樂有序明君賢臣天下安和大道歌 及處學薄而居實華此皆老子言世道感 德為之而有以為以其尚巧也即有 已定別無可為亦不尚巧即是無 德小而量游張其自己之能反為 德即是以有德下德不失德是以 帝大道馬如帝竟與舜舜與禹官制不更 衰大道不立故也何謂之大道昔三皇五 將為德壞也其上仁上義上禮與夫四失 是以無德上德無為而無以爲因 失德而 為之而無以為上義為之而有以為上 明太 之而莫之應則攘臂而仍之故失追 大德周給萬物不自於聽其自然所 祖 後仁失仁而後義失義而 髙 以有德下德不失德是以無 無德即 其措 以為 後禮夫 無 以為 火 而 禮 下 事 後 Ł

歟

二氯下基 超真德道兹即序呈高祖太明大

者兩間人世也天地虚其中而為谷和系為神變則無形而有形是謂得一以監谷行一以盈為特一以是其致之一也一以為天下貞其致之一也一以為天下貞其致之一也一以為天下貞其致之一也一以監谷得一次盈萬物得一以生侯王得一者兩間人世也天地虚其中而為谷和氣者大一以監谷行一次盈萬物得一以空神得一以監谷行一以盈萬物得一以空神得一以監谷行一以盈萬物得一以空神得一以監谷行一以盈萬物得一以空神得一以監谷行一以四十二章

已但 故本經前云絕仁棄義之說不欲見此 桀紂 行仁義禮樂廢此數事當三皇五帝 得不謂之衰馬非世之善美也乃 天下淳朴無願也此所以呼爲大道 而 ·至本紀文及易次武王戈比臣乎義 邪 ,欲三皇五帝之仁载耳苴老子之過 事長正聲去而淫聲生是謂大道 一衰由此而見仁義忠信自此 失唐辱之德而有如是 君以 夭 下美身政務 此威 不美 而顯 那 在位 自禁 衰 安 3 也 HIS.

己可予所以俗云言吾惡者是吾師言吾為不欲罪不數此其以與為本耶非乎故至譽無不欲罪孫如王珞珞如石為仁人君子者務尚議界為吉所以又云為仁人君子者務尚議界為吉所以又云為仁人君子者務尚議界為吉所以又云為一之名王臣乃稱之言其不自高也小人診之名王臣乃稱之言其不自高也小人診之者,以與為本高以下為基是以侯王自謂故實以賤為本高以下為基是以侯王自謂

四第下基 赖英德通註即帝皇高祖太明大

質直若偷大方無陽大器晚成大音希於大 象無形 故建言有之明道若珠進道若退夷道若類 存若止下士聞道大笑之不笑不足以為道 有生於無上士聞道動而行之中士問道若 或不行或行者聞人稱之則又行之或不 道日夕而持之不敢有慢中等之人或 德若谷大白若唇廣德若不足建德若偷 者道之動弱者道之用天下萬物生於有 有有生於無是也所以古聖人終世而行 有滅理道自然天地之綱紀也所謂生 者為此道之用如是世間萬物既有生 道行則被萬物物足用而道歸我反也 未當時刻有忘寧者所以能成王臣君子 動字既歸又將動也王臣君子持身守道 Hp

惡地也

**衣第三十四章** 

守道而不改尤有稱之何小人好之甚入

五路路如石此二說皆語諛之稱君子當

善者是吾賊故下至譽無譽不欲碌碌

萬物各得合應之氣至精者方前謂之得

盈於所間寫粉生以其多之故是謂盈也

見如 心誠然道 善貸且於當哉 老子聖哉 之幽微又如是說道 頼 此 而生豈不借資與 本先天地之氣 何明 失道之 先天地 理 也 何見而 物 無 且 云道 ĒΉ 不 云

天下希及之

是 道隱 教 故物或損之而益益 為 之至柔馳騁天下之至堅無 二生三三生萬 之強梁者不得其死吾將以為教父天 以知無為之有益也不言之教無為之 和 辱不 前云 退與之平道由核行類緯不抽又云谷 不 審而不答馬或有言不可行道 調 善行無 人論道 之所惡惟 不 庭 前 大性 但 偷偷無隅晚成 隱 5<u>7</u>7 物 道 轍 選之故是云若存若 小人若迷途者與行道 行相與言道早發笑馬又有 心迹是也 善貸且成道生一 孙寡不穀 萬 之而 物 負除而 損人 守謙亦 希聲無形 有入於無問 而 八之所教 王 抱 乃防中氣 公 rx 者君子 數 C ã, 我 事 一下筝 難甚 五 亦。稱 即 パ

六第下基 经真绝透验的帝皇高祖太明大

無為之有益為此是,至堅無問者何金石之 氣以 也四 生二天地 是三二儀既 稱於寡不敢此三字人人以為不貞之字 君子之智道如是乎更踰以上古 知無為之有益也 柔馳盼天下之至坚 不教之徒有此老子云 損益云常道也以三教字言前二般字言 王者乃取名之是謂談也又以威载 之本原度之耳非父親之父言天下之至 可教者後一数字云不得其死者則是謂 隂 清升 而抱 有風雨霜露四時成 道也子数不言之数尤甚精不言者 以陰趨陽之 植陽陽本剛 以生二 乃曰二儀與先天地 陽物威而歸 而為天屬沉堂而為拉 立四象的 自二以 無有 通皆以甲以就能成也 ٤. 無 也 有入於船 類惟 吾教父何父道 陰貫之則陰陽 42 者何言道 源屬陰歸源而 其柔軟 生三自三乃生 序萬物生馬 0 陰陽 E 一氣並 月星辰是 體至 問 國 不看 能 王所 透 4ºF ŗŁ 複 X 杂户

始可以長久 甚愛必大費多蔵必拿七知足不辱知止 名與身熟親身與貨數多得與亡孰病是 魔深哉意與愚人將以為老子不貴天爵 六卿非君命而說居相 官極位若非天命棄其此而愛王位可手 之諸職事好然言孰親孰多孰病君子之 之吾故比云且國之大職王之下家军之 承其上文又以二知字收之再以長久示 **予非也其戒禁食婪之徒特以甚多二字** 雖多言不可教故命及之 石第三十五章 位可争以次序

學道食非理之名多蔵貨物其非理之名

親日親於道多多於道

小人之病病不移

校

易奪貨蔵多而必恃故厚止君子守有命

八第下卷 经真绝适证御帝皇高祖太明大

不 故

清静為天下正 事務及所以用處莫不又有非仁人君子 謂吾心地本平生直實又常常檢 此謙本有三吾止以 子守道行道當審而果決勿躁 之勢因此可以勝熱此云無他大 是踩本舊動之貌內帶蒸熱之勢因此 乎本經如此而已謂君子持身守道坚 此云守道如守大器謂吾有大瓊盃常 清靜為天下正此言理道之守甚嚴謂 諸物威多守之似乎少必不過用是謂其 天下者既指安之後當堅守其定規勿 有失有壞是故不壞即 用不窮其有直屈巧拙辯的皆該愛是也 強寒即縣勝寒静不動之貌静 一直比之餘皆同 不教大盈言吾有 币 、柴冷 勿發 Ť 點日 馬

危可以長久云永不壞

也

右第三十六章

之名蔵合得之物是謂知足不辱知止不

為大理無時而不運言君子欲措安無時

之益無為之益是不作為而

有益

血非不作

不言而物化教

敷

言數故

序之交時至而應物也此道非大人君子 不務道雖不言意已成矣發則中節如四

直若屈大巧若拙大辩若訥躁勝寒静勝熱 大成若缺其用不欲大盈若冲其用不窮大

為妄為或改前人之理道

是也改則亂

不

窺戸牖見天道以其以心行天心

之事

其

至

不出戸知天下

以其運

**属備安不忘危** 

於郊罪莫大於可欲咎莫大於欲得禍莫大 不 不知 得生於孳生處所必生於戰場敵 明君賢臣在位立網陳紀夷來蠻貴貊 安能釋也哉皆失守道不本仁也因 寶則戎馬生馬於斯之時罪之大禍之深 君好非仁之勇而尚彊及非理慕他人之 即是我馬生於郊此有之乎有之何以 君不守道而行邪道雖牧放孳生之馬 **粪肚士化兵為農器即却走馬以粪車** 天下無争是謂有道慣戰之馬駕車以 改則天下平是謂正 出 用 而 有道却走馬以糞車天下無道戎 致是 F **公何他求馬** 足故知足之足常足 知天下不窥牖見天道其出 右第三十七章 右第三十八章 君若能知足則天下國家不 図 彌 不 馬生 逐其 郊 見 境o不 足

O

右第三十九章

0

**卜尔下东 经真伦选证即带皇高祖太明大** 

首明哉股脓良哉聖人之心其為道也

能成者恩既施而物自化也書不云乎 元

物即至不見其物能知其名所以

哲所

恩及萬

不見而名不為而成者謂道應備

神不定而視聽亂也又云聖人不行而待侍隐而看也其出彌逐其知彌少以

為學日益為道日損損之又損以至於無為 有事不足以取天下 無為而無不為矣取天下者常以無事及其 穩以此 倦即是損之又損然後還布天下被及 物民安物卓天下真是以聖人無為 日道備將欲作為其道聖人愿恐道 聖人有志學道道乃日積日積日益也 而無不為矣豈不先苦而後樂乎昔 宵衣旰食苦心焦思致使神 又 赅 恕 萬 久 15

久口

彌少是以聖人不行而至不見而名

不為

者吾亦信之得信矣聖人之在天下飲飲馬〇不善者吾亦善之得善矣信者吾信之不信 為天下河其心百姓皆注其耳目聖人皆孩 聖人無常心以百姓之心為心善者吾善之 生爲時乃整兵欲平之可乎未必也此 行之不恃富而不恃男聖人不言暴取 天下是也謂常以無事故也如不能安 下者諸事擅與民族之用盗賊烽起豪傑 人天下言人君能安已平天下即是善取 及其有事不足以取天下是也 右第四十章 不改 所

下卷 经募货道证御帝皇高祖太别人

之道故天下安

以道常以心似乎小見之無知特守無

意耳謂聽其美污之聲目乃親其善惡所

聖人觀其所以不欲身民如是務秉之

人效之人皆亦然又注

其耳目注謂

着 其 又謂君天下者心志不定處生妄為則

之生動之死地亦十有三夫何故以其生生 所容其刃夫何故以其無死地 避甲兵兒無所投其角虎無所指其介兵 之厚盖間善攝生者陸行不避兒虎入軍不 出生入死生之徒十有三死之徒十有三人 過三分故號十有三生者既言生忽便云 天地大道生人本以十分為學因聲云或 右第四十一章

矣聖人之君天下體此而教民豈不法

者平即聖人無常心以百姓心爲心是也

又孔子云不如鄉人之善者好之其不善

者惡之於斯人可取奈何老子及之兩善

三所以言者何盖爲人生於世謂貪取意

有三死者此死者即是前生之徒十有

常常加祐之其不善之心方萌則天神不

老子於斯道合此云人能常善常德天神 書云鬼神無常享享于克誠當哉孰不謂

> 奇且甚善者吾善之此美之矣不善吾亦 皆善兩信皆信果孰是非即感老子之文 信矣人不知其文謂老子果類之而及 春之此懲之矣信不信亦然故得善而得

君天下務繼前王之法以為式

右第四十二章

Th

死其

也

其

得

也

公

it

甲

由

J.F. 中 作 君 有 不 六 過度妄造妖言 鬼神不孝不婦於 所 椰 次 子 UL 或 知 傷是 之物 兩 夕 過虧 虎而 其 果然乎又云天道好還 動 慧 大 其 Ż 徐 不 地 云 飘 無 陷 好 理 所 ᆦ 十 及有 多是 池 致, 死地 何 有 YX 见虎 好 何 莫不 三非 如故被 徃 致 病 以 於死 也 多持道 罪 往多死非 何 見 冒 奸 不臂 取 中 此 安有致 以為真 此 17 脸 此數事人未當有 2 邪 非 云 彼 地 者何 物欲 見非 不 犯 日 其 飲 此 雖 所 段 動 憲胃險失身 食衣服 酒 诵 君 漆 身 命者為 12 答 又云善攝 ~ 理 鬼神 -170 色 用 好選者 兵 於児虎 善殺 十九 也 天 財 非 115 理 及不 日 不節 氣 其 非 於 也 此 火ス 理 彼 生 酗 孝 兵 也 Ep 也 15 能 不 思 病。反 雞 Jr. 出 暋 因 所 欲

> 经真凭适益即带皇高祖太明大 下东

道 自 地式即 覆 然故道 衣裳而 尊道 川 使各 物又 汉 而 此 道德 之有之成之熟之養之覆之此言天 就 何無 40 之 生 2 四 ·貞安是 字是謂 遂其生乃形其貌或不全者因其 高 TO 能養萬物是謂畜既畜 既樂事天命 國作永昌若如此者宣 生 ith 坐命之 29 有其有長其長而不自立該官 长 貴德道 以成 他 形成 而 生 言之無形而有形 時交泰之 秋收冬歲是也 生 之畜之長之育之成之熱 不有為而 2 之萬 之者萬物也富 善撫 四 使此二 宇 常自然其 之尊德之貴莫之命 形 物 乾 謂能 Ž 則乾元之運為我 一勢成之是 理道 既家恩之後其不 不特長而 元之運前 物周旋 君天下 君官使臣無祭 馬 又 君天 云 17 之分品 者既 不貴德邓 共細 生之 不家是 To 下 四字 者多能 以萬 不息 者能 能 名 Sil 生萬 之泰 所 類 所 To 物 Art 炔o مال 2 FII 杂 15 森

H 明

守孫日恐用其光復歸其明無遺身殃

終身不動開其充濟其事終身不敢見小 知其子復守其母沒身不殆塞其免問其 下有始以為天下母既得其母以知 理 石第四十三章 玄德馬

子

是調整常 行此 智曰 常守其大道大道果何日仁日義日 其 始乃本根也初也母乃生物之祖 玄 下 始 始天下母夫何故大哉道理之 ,毋本虚又實是以其萬物由此而 一守此則安天下臣守此而名賢天 信此五者道之化而行也 八能知大道 能 如是生 )君天下 生 / 战其 經 不 比 云 魁 出其云 則o馬始天 檀 者 日

守其道則終身不危人人守之不妄為存

不犯刑冤日貞郡里稱良若天子臣無

坚

心静處不言待用是塞光閉門使應用中

節則終身不乏不乏不勤也言開其允濟

其事即是問口發放其事終身不救言守

家乃昌庶民守此而群呈睦六親

與家

经真稳造证即常皇高祖太明大 六十第下卷

使我 夷而民好徑朝甚 暗所用 見小月 故也 馬然指有長之所以 謂大道之幽微以為比云老子日如我者 利切厌飲食賣財有餘是謂益令非道 不由此而行却乃直 使知大道真實處但得 多荆棘虎狼伏馬而 大道之常是胡煎常 下其用甚貞所以無失身之殃因此能 介然有知行於太道难施是畏大 又如有路甚平 **右第四十四章** 者有大光其明復為我有於此節 明守柔日强 除田甚無倉甚虚服文 且大傍然 長之 是也如此者所守 一遊微 不長而往遊 一毫髮大吾行 者何慮恐 經其 殺徑 荆棘而 A 也 過傍人 首

楊及身亦無可敢者 即終身不敢是也

云見小月明守柔日禮盖

調自己本有所

見猶恐不廢却乃所見甚大我所守持者

甚較將久勝强言至談下當得上上是謂

道

既堅發放中節萬物

於鄉其德 吾有 郷以 之然哉以此 升 道 有 身其德延真修之 章不文直述也善 其德延音故以身觀身以家觀家 者不找善抱者不 鄉修邦修 事 物 也 右第四十五章 如是若能 视邦必 雖 Ħ 延長 夕堅 士不 修之於邦其德 关下 百世亦 持 可 夭 持 拔 下 脱子 建者 稧 於家其德延餘 #t 此 此 世 五修 未絕 \_ 而 天下吾 云 不脱 X 提然立 在 桷 馬 TO 若 堅 ياز 治 增 何以 天 天云 一物之 夭 便之 地 身 修 如 XX 俗歌抱 鄉 狀 天

貨財以上 夷而 道 務非理情哉即徑除燕虚來納食餘夸非 等非君子 哉是也 朝 民 又等非良民者持刀以食羊羔 堂上塵甚動 好 比云無他皆言人不務大道 也 有 無粮物却乃福 其永苗郊間 非 君子 盡荒又 不 身衣 如 粉 和

更言吾何以知天

之然哉

以此

盖

謂

必

取

一颗使治天

F

之君務行

其道

明奈

何意

淺

而

機 復

所 五.

ゾ

£

可行

可治

故也老子云意

爾

見

£

乃吉森

乾

亢

無休

云

维真德道兹即希皇高祖太朋大 八十第下卷

> 修 否

而得彼是

也五觀者大縣不

前

五修

當不應乎道

修

此

身為國

以國為身然

子孫不壞也所以云

0

者以身為身

而

國為國是也當

以欲

下之然哉以此

物 知峻 鳥 会德之厚即養德也比於赤子者言 壯 和 不 精之 搏骨 則 日 之厚比 老 石 至也 第 知常日 是謂不道不道平已 弱筋希 於 四 終日號 一十六章 赤子泰点 明監 而 握 生日祥心 固未知北 FQ. 益 不 不嗄和 盤猛 使 默 之至 之合 不 據 日

也而

性未曾開之故老 教人持身行道 子 以此 初 新 生 4777

是而

巴思時人不信故又以禽獸蜂養至

章

之端為何不過

無

知

(

是以不 作 者 此 躶此 道 然 嚃 不 比 散 哑 者是為禮為 日 言諸事勿强為乃貞若强為即是此此 氣乃有 為何 是也 能擎 列用 云此 方成 非 然特云知和日常知常日明此云守 耳此 此將 不覺 祥祥 而 物 乃和氣也喻君子能守自然 亦是 雌雄之交乃言未知牝牡之合 尼之學也因其不能握緊即 數物當骨嫩筋軟之時其特 例其有知乎不知也以其 天性 使蜂子未出房虎子方脫胎臨魔 緊固即緊也道言握缺先儒 大人 **虎狼能咬食物者鸭屬善擊搏** 事不之無非豈不若小見之泣 也老子之意欲人守道心當以 久大理 以其精連故又朝 云非 カセ 君子莫不又有不信 初生不知用 カ出が 殿之故云蜂者能 将不祥妖也又比云以 祥 快然 益乃非自然而 氣氣盡而力止驗 而 必通 夕啼泣 力所泣不過 無疑 × 添 尾稍 者又 四因 カ為 又益 嗾 之常 S 無 刺 不 不心峻 自 生 知

十二男下水 经真透过证御帝皇高祖太明大

惠

不

可

襣

而疏不可得而利不可得而

解

其紛和

其光同其塵是謂玄同不可得

而

者不言言者不知塞其光閉其

門挫其

銳

影可踩 其形無 玄也 子幽 處終日南南云知自以為辯及其臨 物 得 若欲尊之無從若欲敗之則不得微 知者不言 未至 而 道 又六不字盖言前数事皆是大人君 此 負不 微 此 日南南云知自以爲辯及其臨爭不 )之徒平昔畧不曾渉歷諸事與人相 下也所以謂之玄同言此幾事皆爲 小人 六字前三字言不張聲勢後三字 無 第四十八章 若欲得其象不實若欲害則無體 之大道人欲親不可見者若 此所以天下實 可應者雖知也不妄言其不 可得而脱故為天下貴 謂君子能行道也何哉以 、學道未達是也又塞閉 其 欲疏 挫 解

非是盡

也

云早已早已盡也

右

第四十七章

又

**从公亡言如** 

此

者

經律 也 布於敢使慕而效順來歸 命善平禍亂善安天下即以竒用兵竒 此 云 又不得已而以奇用兵者奇於師 布德也以無事取天下無事無事於戰 實奇非騎許用 以 깛 ıF. 吾何以知其然哉此言若依大道事 無 典故云其然哉又云天下人民貧者 屈 而我直王者之師寺於不殺物命 治 爭取天下文奇矣正謂端 國老子着跡言之下文以奇用 兵謂施仁德於 則彼此 不傷 外及 ıĒ. 出次 物

E 器國家滋各人多技巧奇物滋起法令法 鉄 静而民自正我無為而民自冨我無欲而 盗賊多有是以聖人云我無為而民自化 入其然哉夫天下多忌諱而民彌貧民多 光而不? 矣是以聖人方而不割康而不則直而 邪正復為奇善復為妖民之述其日固 禍方福所倚福方禍所伏孰知其極其 撵 Ļ 政問問其民将海其政察察其民 國 雑 **Y**A 奇用兵以 取 天 吾何 好 無 利 铁

二十二第下卷 经真德遗註卿帝皇高祖太明大

后人事天真如貴夫惟 曾是以早復早復開出人事天真如貴夫惟 曾是以早復早復開之人妻請深根固華長生久視之道女是請深根固華長生久視之道女是請深根固華長生久視之道人妻天莫如貴夫惟 曾是以早復早復開一一 右第四十九章

不恃能道行馬道成馬民安物阜

獻奇物朝 源王昏多尚枝巧務虚不務国之正實則 多民間 禍也 古今人名之錯矣故聖人守正而 妄說為奇於斯之道果奇即正 久雖云奇實正之妙也謂世人不 **競伎數事既行點黎咸寧區宇清而風** 有變是以聖人絕竒用務朴直仲冤枉誅 也亦言察察謂苛政也民多不足此 À 老子教君天下者勿甚前奇人 奇也若言奇者天下不巧者安能 云問問言淳朴守無事民俗實君 鋒丹器械廣盗賊 朝 刑政不明法令彰彰則宽 多此 耶 不 知人 此 奇字。 吹 亂 將 君 屈 謂 Ż

者

右第五十章

冶 人亦不傷之夫兩不相傷故德交歸 於可命者則社殺移而民有他從不 時君 天意可招回馬不然則天雖不似必假 其字設喻蓋謂見本不神因時君無道 與擅 京小鮮之粉為王者取天下之式 善治天下者務不奢侈以廢民財而 力馬若看像者公官室臺樹詩等後後五 其鬼不神其神不傷人非其神不傷人 大國若京小鮮以道海天下者其思不 故云神不傷人非神不傷人為此 一附木共縣為惟以此將來亦有戒 若知惟非常能幸非心以正道心 動生民聚繁聚而乏用國危 內有 放設 可留 神 聖 良 29 故 2

久視視者何即社稷常存是也所以常 大道日夕勤線於丹哀措國既 有图 既感 民 AP 則 道之見用也 天如此 早復又云有國之母其 其福莫 分其 析 於天 垠 母 則 楅 固 FP 國 乃 是 T 穩 夫 君 美 兴 椙

也安

Ep.

## 维真传道兹御帝皇高祖太明大 二努下来

小問 勝杜 下北觀故 凡治國 大国不過欲報官人小國不過欲入事 |固者下流天下之交天下之交牝北常以 者各得其所欲大者宜為下 道行之則民富非此則民貧固危所 皆雄動雌静是以節得動失言治園微 言大國治小 爾民順從賢者趙之則京師交集宣 其勢常下使天下民心若水務妥統 色 其國則大國 而 以下大國則取大國或下 故 四静為下故 悦進馬 小国欲聚併其地是也 不 万第五十一幸 一德五歸 家其德宜母其用宜儉其法 所以用雌雄比馬凡世間部 施永祭尾矣是有两不相偽是 國 若大图失此道而他 君失民斗則君之德宣 亦將不保馬此 十分以操懷之則 大國以下小國 馬 理則永保分茅胙 若小 以取或下 则 求 取 1 能 國 或欲 宜 天 國 不 ソス 11 更 音音 此。约 而 图 16 天

言可以市等行可以加人

八之不善何棄力

分故立天子置三公雖有拱壁以先駟馬不

迈者萬物之與善人之寶不善人

乏所

石第五十二章

公坐進此道古之所以貴此道者何也不日之一, 一之不善是也古者立天子爵三公位已正 東者幽深巨室囊括萬物之所大道利齊 真物君子以為至實惡人雖可暫得不可 萬物君子以為至實惡人雖可暫得不可 高物君子以為至實感於市村有之乎有之昔 也譬如良言可醫於市村有之乎有之昔 也譬如良言可醫於市村有之乎有之昔 心間蒙為蘇家之葉賣爭加手其不善之 水间蒙為蘇家之葉賣爭加中其不善之 水间蒙為蘇家之業賣爭加中其不善之 水间蒙為蘇家之業賣爭加中其不善之 水间蒙為蘇家之業賣爭加中其不善之

於一方則常親大國兵不然忽起貪心欲 有大國則小國止馬經云我見謀人之國 得已而為而為之老子之云不過豈非天 今即李朕知老子之教人務使大者小之 命可乎朕知老子之教人務使大者小之 命可乎朕知老子之教人務使大者小之 命可乎朕知老子之教人務使大者小之

是不如垂衣家而坐行斯道

被君臣不矜

矣官已職矣又以即馬拱

·壁以格

野比

若

為又云古之所以實此道者何以其不待

大通却乃要名以招賢及其賢至賢何所

六十二第下卷 颜真德道註御帝皇高祖太明大

執者失之 所 成而敗之慎終如始則無敗事矣為者敗 散為之於未有治之於未亂合抱之水生於 人欲不欲不貴難得之貨學不學復來人之 難之故終無難大小多少報然以德是以 毫末九層之臺起於累土千里之行始於足 細其安易持其未必易謀其脱易治其欲易 其細天下難事必作於易天下大事必作 終不為大故能成其大民之從事常於崇 夫輕諾必寡信多易必多難是以聖人衛 過以輔萬物之自然而不敢為 為無為事無事謂當可為之事先利時而 無為事無事除無味圖難於其易為大於 水尋眼前可得於心疾守行之則往日之 非 釋矣此所以天下貴 石第五十三章 無為故無敗無執故無失是以 I Ż H 於

ō 比云其脆微二物人皆以為小 於易天下大事公作於細是敬 使急而不堅方乃精細其天下 有味矣若飲食盡其味則他日家資不 云其安易持謂人欲久安者必做久安之 事若無成功必多不固務要精建 道於有志易學無志小人似乎難 事非大人君子持大道之誠不能如是 何事恐及於身者是謂易知未來者此 軍方乃易守凡人無事之時能先 之德務要萬全一 分難事以急輕圖果難也知 味不全則中平之味是為無味也若 圖便得即易也凡 其難措所 %上文耳 難事必 於初 一知備禦 將 翱 故

又o

0

经真德遗运即帝皇高祖太明大

勿

治以其智多故以智治國國之城不以智治 古之善為道者非以明民將以愚之民之難 達施及萬物物得自然無有不化者 右第五十四章

先有學而後無學反過常人之志因

子堅守其志勿非天命而妄自為萬也

又

者又失之故設此以喻世之不道者使

不有王命數有為者敦敗之又見執

大位

互

私

不然老子又比云若如此者雖

脆 可

雖

其

物事早有形矣莫若治之於未有之

不信復云滿抱之木當初生之時

苗芽 毫髮之中以至於斯其寺中之塔甚 足之独惟德是應方成君子超乎世人之 上凡世人之爲事多有中途而罪其尊而 皆道理之未當故有此若能無此六過 難然後獲吉經云大小多少報然此六 粉不久而又自難所以戒人務先子 日脚下行將到被老子戒人不可欺小 其將應違之謂吾有物不絕儉 可恃大又言人有求我者我擅輕許之 矣甚不文又老子居周将末見諸侯 不為者往往有之叉戒慎終如始則 一轉自地而砌起一 千里之路由當 而易用 無 (AE) 及 不 欺

為之已盡免致後多繁為

而 不安

D

又

無 若

事之時常恐有非理之事及於身故先

過食五味用平常淡萍之味則終世可為

有事而備之乃得安於無事也凡食物

朴民絕奇貴為式呼為玄德特以遠深 民禍臣者以智臣君理政則君之賊是以 字鄭之惟務儉為主 盖謂民多智巧王若以巧以計治民則

為

右第五十五章

翰故以智治又不以智治文何與哉非也

玄德玄德深矣遠矣與物反矣 廼至於大 順 國國之福知此兩者亦楷式能知楷式是謂 依敬實教民題問知上下果聖人數又言 之理務欲使人君君臣臣父父子子葬倫 云恩民之本意也非實癡民老子言大道 虚務而敦實業不數年 得風大作此老子 民不爭浮華之利奇巧無所施其工旨罷 **奇巧之徒盈市朝朝旨豪本以逐末矣所** 財聲色奇巧以示天下使民明知若民明 上古聖君道俗天下安民而已豈有將貨 如貨財聲色奇巧君好甚為則爭浮利尚 (難治當哉若使小民知有可取者彼有 有德之意思可巧却異財而遠聲色則 方百計雖法嚴以霜莫知可治老子設

十三第下卷 望英德遗註卿帝皇高祖太明大

有謀者若失此道而他為將有欲爲人或

身心而安天下所以民親之愛之不怨無

者低低者高理勢之必然是以昔聖人勞

大事成矣若不處甲而處高物極則反高

之小水戒為君子為國家者能容而且納

爭之不解

爭故天下莫能與之爭

**江河湖海至處低所以能納天下諸山** 

N

前而人不害是以天下樂推而不服以其不 **欲先人以其身後之是以處上而人不重處** 

江海所以能為百谷王者以其善下之也於

為百谷王是以聖人欲上人以其言下之

慈且勇舍儉且廣舍後且先死矣夫慈以或 者不武等戰者不怒善勝敢者不與善用人 則勝以守則固天將故之以慈衛之善為士 儉故能廣不敢為天下先故能成器長今倉 慈二日儉三日不敢為天下先夫慈故能引 若肖久矣其細夫我有三覧質而持之一曰 天下皆謂我道大似不肖夫惟大故似不肖 石第五十六草 ō

必察必很合儉且廣言廣用無時含後

A.

Ö

美玉以其外联内貴也

我者希老子方貴跟云聖人被布袍懷抱

物為主也經云夫惟無知言人不知我

知

而恩不解者言有宗文有首也事有君借

善能知者不過文內之意莫能行言文與

人不病以其病病是以不病

知不知上不知知病夫惟病病是以不病

右第五十八章

0

先志盡矣復云慈者何點謂與前慈異用

夫蕊戦非悠而不戰於心惡於衆士之命再骱之若首將能以慈戰敵野戰則公勝

君將無憂而獨平矣不得已而戰故守城必堅縱被因圍天处不得已而戰故守城必堅縱被因置所不是戰傷人不得已而戰故守城必堅縱被因圍天处不得已而戰故守城必堅縱被因圍天必

故流兵相加哀者勝矣無兵仍無敵獨莫大於輕敵輕敵幾喪吾實容不敢進寸而退尺是謂行無行攘無臂執謂配天古之極用兵有言吾不敢為主而為

祭乃成王基器神器也若含感而勇必食人就好感為天下先言諸事物不肯先得先之說因惑勇於行道利濟萬物因儉倉庫人道若思似乎真思若言我真大道吾道人竟好人或者勝矣

二十三省下尽 超真造道设御条皇高祖太朋大

君子所為惟務無報迹果然使人不知乃君子所為惟務無報迹果然使人不知乃 上本不可教人知使彼知道是謂之病如 此者人本不知我將謂人知把做知道備 此者人本不知我將謂人知把做知道備 道之堅持身以律 右第五十九章 吾言甚易知甚易行天下莫能知莫能行言

希則我貴矣是以聖人被褐懷玉

甚易知云文與字意甚易行此大道大德

有宗事有君夫惟無知是以不我知知我者

36

害天之所惡孰知其故是以聖人猶難之天勇於敢則殺勇於不敢則活此兩者或利或右第六十章

其爱身則先勞身而後身安是去彼而

云自爱不自貴無他人之自身豈不愛以

見自愛不自貴故去彼取此 生 平日勿近患顽凶暴勿毀人技藝是也 カロ 優伶勿費民用 不可恣意慢法則人侮下一 之則為自知其可備之凶將不自 刑惡乃大威矣又無狎其所居無 則身不可保若言王大禍 謂王臣及士庶修身謹行 甚成人云古聖人凡事要先料其 生王勿多花同勿多離宫慎勿微行勿 則 天下初則民若畏既久不畏既不畏 民不畏威大威至矣言君天下 國之大禍至矣莫可釋在 非 理勿勞動 HP ıĿ. 大成士 日干 一務 必 关 ,% + 庶平 見也又 犯刑 歌 者 道 庶 臣 以 馬 追 所 則 方 F 絍 備

生夫惟不

和是以不

乐是

以聖

Ā

自

知

不

自

四十三军下基 经真德道证询资皇高祖太明大

奈何以死懼之若使民常畏死而為奇者吾 抯 稅 之道不争而等勝不言而善應不 然而 勇則害從不敢勇則 失設問於治天下者此二事果從 **胎胎為** 勇當法天地施大道如四時之常經 治天下務專常道以利群生勿尚苛暴若 是謂代大匹對夫代大匹對希有不傷 執而殺之孰敢常有司殺者夫代司殺 若赴 常健 以時順其事而賞到馬則民被思活者多 **苛暴民為所殺者多矣若果而行此是謂** 乃不敢自安難之又難天不與萬物争天 之降有不可測者雖上古聖人嚴恭賞 善謀 刑以禁之是為不可若使民暴然怕 不 而 名者不期而然者 而不息萬物順時 好謙惟上帝好生善與不善禍 速而必報其有畏乎民不怕 君者敢侮 天網恢恢 天下而殿萬物天惡不 利又戒曰天道出 M 而不失 有謀乎此 而自安四序之交 台而 民不畏死 天道 何 死乃 AL 居 白 微 Ž

貴生也 生之學是以輕死夫惟無以生為者是賢於 以其上之有為是以難治人之輕死以其生 民 段是調難治為天下君勿過為過為者何 死者違法胃險以取食用何故舍死之 五荒是也若有為此者民多失養既多失 養無所不為尤其難治 之飢以其上食稅之多是以飢民之難治 死國 心萌盗賊之心既萌將必持戈矛而 治國務欲民實無得重飲而厚科 而厚科則民乏用矣民既乏用則盗賊 逗者是也 若或妄為其有救乎即人主不赦過誤 有所不赦天地以司君君乃代天而理物 **法以治之然如是循有過誤者故違者君** 司之以道民 **意長天道而孰敢王者顾綱紀各有所司** 其别無生路也愚民無知將以違法冒 右第六十一章 メン JŁ 為奇老子云吾豈 有可罪者乃有司責之官守 人皆輕死所以 不執 若重 而 互. 殺 之一般 相 Z

## 六十三第下冬 维真德遗驻即帝皇高祖太明大

· 安國之垢是謂杜稷玄受國之不桴是謂天

之勝殭天下莫不知而莫能行是以聖人者莫之能先以其無以易之也柔之勝則

云鸦

下王 一下王 本以生之木若久迎春和而植以水灌之 在以其修故是也能知柔弱柔脆而皆免 是疆枯槁而皆死其知修故乎若知修故 里疆枯槁而皆死其知修故乎若知修故 里疆枯槁而皆死其知修故乎若知修故 是疆枯槁而皆死其知修故乎若知修故 是疆枯槁而皆死其知修故乎若知修故 是疆枯槁而皆死其知修故乎若知修故 其心其修故是也能知柔弱柔脆而皆生 其心其修故是也能知柔弱柔脆而皆生 如以生之木若久迎春和而植以水灌之 如以生之木若久迎春和而植以水灌之

在第六十二章生為者是賢於貴生也

脆其死也枯槁故堅強者死之後柔弱者生

之生也条弱其死也坚强草水之生也杀

之徒是以兵强則

不勝木

强則共故坚强處

下案弱處上天下柔弱莫過於水而攻堅盤

餘者損之不足者補之天之道損有餘而補 天之道其指張了乎高者抑之下者舉之有 乎士庶天下 右第六十三章

庶畏法奉祖則君君臣臣海内康寧樂哉

社稷矣君能寅畏上下臣若時懼神

明

利乃貞

x †

促朝朝豈不恒乎士庶行此道者則家

隣里睦朋友終身而不惡貧者給之而

母祭美耶如此者君身子上臣足乎下長 無有稱為者天相邦家國永而且目何在

管而資給於家枝葉繁而拍雨露於幹其 譬水最恭弱金石至堅言攻堅者復云莫 諸事先理道而後成故奴僕驅而主逸枝 而深固枝葉崇美則翰全而永年宣不知役奴僕則奴僕驅勢而治家者安木枯根 化流行不言而治矣君天下者體爲臣下 堅水不能入由氣先而水後如此者雖堅 之能先乃言無可易水者非也石堅而 理勢之必然道哉堅殭下而柔弱上是也 此 量同天地大德不恪惠及生民則天下 者效士庶以此而律身則世無惡矣聖人 兼繁而斡威皆撫殺垂氣之至也故奴僕 人本久矣又云治家者以道 剛無不柔雖強無 不弱此即 身以

八十三岔下卷 维真德道兹即帝皇高祖太明大

0

右第六十四章

JE

以聖人執左契而不實於人有德司契無德 言若反和大恭必有餘然安可以為菩是

司欲天道無親常與善人 仇誓不分雖善與之解亦不能學局者之

恃功成而不居其不欲見賢邪 以有餘奉天下惟有道者是以聖人為而不 不足人之道則不然損不足以奉有餘執能 之不足者則天下平王道昭明馬其臣民 起弱此譬云爾亦天道惡盈而好認所 無餘若刀有餘民窮矣故能以有餘給 有餘而稍不足是也凡治天下國足用 大化如常無昂而中不下兵功安在乃擅 理若張新弓乎或勁弱而不均則鼓勁而 君天下督及臣庶能行大道者其大道 R

無所陳之使 使 死 .1. 而 國 安 民 其居 不遠 至老 徙 樂其俗鄰國 死 使 不 錐 民 復 有什 相 有 往 结 舟 與無所 伯之器 縋 而 相望雞犬之聲相 用之甘其食美 兵之雖 而 不 用 有 使 民 P 聞 其 兵 重

O 罪服貧乏而中稅飲便民餘而不盡其所 坐朝堂而 以不 盤 有則克解而怨平上帝可親矣君臣誠 者雖 孟嘗君乎君子乎小人乎於斯之道 之盡貧者之所有淨約而期 君子子善人乎若貸人以物利及本而 者何苦甚當者何毒堅皇天無親常佑 心尚不 君當畏而臣民當善福乃段 1 此而昌乎不然若居朝堂而握乾符 謂之善能食物以濟人 解人之奮爭終不能解人之餘 豐其身飲农繁科盡民之所有豈不 石第六十五章 **大道修明政** 式能釋 刑 一陸約而 釋 來比 無辜 馮 然所 不 ĦI 於 騅 倍 利 1 有 省 而口

维英稳适证御帝皇高祖太明大 十四第下 \*

者不博傳 有既 道為而 言不美美言不信善者不辨辨者 以與 右 第六 不争 者不知聖人不積既 人已愈多天之道利而 + 六章

以爲

6

愈

不 人

善

久口

不害聖

噫君道敷民特聽上天誠有

喻後 華垂 豪富者 恤民天乃佑 家而逃 主家若 納逋逃致鄭 原實而衣被 若富民取不 來非不來也 之民審通終是無 者辱則人 寸而 力士干 居 人言問 自坚開 周 富者能終之 彼此各有佃 於他鄭矣雖大小 將 人皆家恩而 乃君之不食兩若果有食 有能 末浴 约 充樂其樂而人善終封發 四 邦 以道役不 時序風雨調民 有問 甘 鏡不 棄此 治國者絕奢去 侠 無 安得如是耶如民 開 香爭以當 以德所 田之人納粟以奉 ÞΓ 按堵能 和 施 而 3% 難入雖 往彼者 而 不同 時 無所 Įi) 取 渗 安其 者 理 其 玩務道 科替金 陳 有 彼 勢皆 微 亦 彼 巨 将 生 所 Jt. 册 並往 不 挈 其 EP 與0

大明太祖高皇帝都該道德真經卷下

天地

右第六十七章

忠信君子之於世道行天下不謂人所緊密情君子之於世道行天下不謂人所緊察教養者與對多求不但不知將有為無者與所以上所其與與此非察察而求之故就者道則不與自我對為我者,其是與此非察察而求之時常去明四目達四聰此非察察而求之為察於姦知必知於君子聽必聽於賢人之明四目達四聰說非自然聽於不察人之明四目達四聰觀其自然聽於不察人之明四目達四聰觀其自然聽於不於此而為學不知是為諸事社勿博於小人的察於姦知必知於君子聽必聽於賢人之因濟他人自己有多矣是故愈與彼則之因濟他人自己有多矣是故愈與彼則之因濟他人自己有多矣是故愈與彼則之因濟他人自己有多矣是故愈與彼則之。



老

子

文山遯叟蕭天石主編道藏精華第十五集之四

集

解

自由出版社印行



八醉考功先生始覃思上 一言合于 丁集度老子之道則黎 大道之歸一致而

思則所非可知知信不可非 · 顧聖人 剛柔, 疑不有也的過 故其於

|      | 4         | として まして なける         |         |
|------|-----------|---------------------|---------|
| 45   |           |                     |         |
|      |           |                     |         |
|      |           |                     |         |
|      |           |                     |         |
|      |           |                     |         |
|      | -         | 嗣敬題                 | 祥行高权嗣敬題 |
|      | 其副焉       | ·集解二卷藏干家予錄其副馬       | 老子集解    |
| 其人薛氏 | 一朽者神而明之存乎 | 弱其人與骨皆已 <b>朽</b> 者神 | 所謂其人    |
| 景磐什絕 | 证         | 共費量有它故作者既皆己         | 之事同條    |

老子 爲道德經非以道德二字 各以篇首二字名篇後人因合 世多稱道德經 其書之舊而篇題日經者盖後人 居周久之 篇言道徳之意然則今 將隱矣 見周之衰廼遂去至關 **殭為我者書於是** 書分上 道經徳經二者 經下篇曰德經 一篇之 川群蕙 一廼者書 關令尹 一篇者 47

道可道非常道 道徳名其書者信矣 **注**無 48

之自未联 而 介始有物故但的一个始有物故但 言也有 萬物之之 地之 可名 白那或 無名 用之 名於 無名顧又 則萬 謂

Z 際 地之 有欲之際可微妙盖思慮す 者而 切則亦萬物之以 日常無然 自 然不 以未觀起 能事畢 假 50

詳 1.1.1 1112年1 調有 **51** 

川調建之 謂也 川謂主 大大一及一之 調也 以為至 52

| 58. | 发现了一个一个一个一个一个一个一个一个一个一个一个一个一个一个一个一个一个一个一个 |
|-----|-------------------------------------------|
|-----|-------------------------------------------|

•

故有無相生難易相成長短相形高下相傾音聲相 和前後相隨 薄之 言美斯與惡對言善斯與了 長執力之 傾不平也具幻清曰物之有無事之 則稱謂絕矣此其所以獨尊而無對也故夫美善 不者上日 始也夫道無為無名無為則形跡泯矣無名 高下音之關倉聲之 流於名跡之末而未出於對待之 相對亦循是也 清濁位之 善對題道之 難易形之 **)**降而澆 境也 54

微 書其替奚道徳天地往 物仰聖人 言斯有云為之 此 功既成矣循若無與於己而未曾自處也老 聖 泯然無跡天下無得而名**之** 無為之 言矣 不辭生 為門 巨子表评上 跡也無為之 物能為之未實賴之為产 不能為而 能共給之 徳之 事不言之 事 此語盖其道 ī 副圖筆 也 教則其徳 大善信业 利至 而 55

屈衰矣故不尚賢使民不爭於尚賢則奉下以賢相高躁就之心萌而徳讓之 56 聖知如無

57

色貨 為哉盖無為之化 耗 用心 腹實矣 而無所為志岁 無所思心之 則生 無足以 虚 動其 鞘也。 精 則 58

挫其 宗 結、性不、其 道 塵 かったに ひこし 些地故 我 光 5 日 道之體大 虚 坐者其常 實則無物。 回 不完者族 有或靜或 則亦 解 或 59

吾不知誰之 以言乎 豐里 60

天地之即其御桑喬丹虚而不愿動則風出而愈多皆之為物虚則氣藏而不匱動則風出而愈多皆之為物虚則氣藏而不匱動則風出而愈多皆之為物虚則氣藏而不匱動則風出而愈多皆之為物虚則氣止之管所以鼓橐者也屈竭也臺 規然以愛利為心將勞其神 不屈而動愈出哉天地之 立姓 Z 出而愈多皆 自 養耳 界豈能虚 東案籍 地 使

辦警 有如此者又奚以仁愛為哉不言聖人意兼之矣 言天地聖人皆以無心而成化茍違此理必至於 言天地聖人皆以無心而成化茍違此理必至於 多言而數窮故不如守中者即無心之義也盖有為 多言而數窮故不如守中而已矣數屢也窮極也 用不窮矣。 用不窮矣。

62

玄地心門是調天地根 生 谷神矣玄者賛美之詞牝好也 摘 一字之 氏用鎖故 句。日玄北之 謂玄外 合神則虚 間也 如此章 而無形· 能 而謂之玄馬言見其生之 也虚而無形 由日谷至 清韻化 63

蘇非若存用之不勤 玄 用 火之 化之 之不勤、 輔嗣日欲言存 門殊失之矣天地 存用之不勤。 /意舉天地則包人物全 八竜此章玄牝之 ·雜其見於素問及養生 随語生 日綿綿 邪則不見其形欲言亡**邪**萬 而不絕也若存 根謂 說諸家各以意解之 に由之 而生盖覆言 p 64

無時不 士多宗之以予考 載其師童子と 生 此章 化者 故常生常 引 陰陽爾 章而以為黃帝書子 按 生 65

上8 大長地外天地所以能長且久都以其不自生故 欲自生 也盖 可有為有為則逆其生理之自然解有不傷生者為能長生天地之所以長久者由此道生而求生凡其自生者適以動之死地耳惟 成其好而身先外其身而身存非以其無 所生也世之私意小智之人

66

以其公無 原其 欲成 所以致之顧由 天地 私即 一種由長 赤有也。 こくったこ 觀私然其於生大聖未私私後矣地 夫聖人之無私 以之 身在是成其私 大多程子 自然之 初非 耳? 有 67

上番若小事七章、 水善利萬物而不爭處聚人之所惡故幾於道矣 人之有害或非其至者也上 东不有為而不情功成而不居者道也如水者為尤難善利萬物其他盛矣不爭處下厚之至也 聚人之所惡謂卑下也幾近也有德為難而不爭 稱美園闢之謂哉 /所討矣然要其歸題在於無私夫無私者豈 善若水過善之善者

長年上 E 則 **6**9

夫惟不彩故無尤 道善時也也遇事則因應無方善能也進退存亡合於天治也遇事則因應無方善能也進退存亡合於天治也遇則清靜自正善 者尽折樂推而不厭此其所以無尤也章內於不者人亦欲勝之能無見尤於人乎其惟謙遜不爭尤過也凡所為爭者自賢以求勝於人也必勝人 過也 寧之意至矣

金玉满堂莫之 **履盛滿之勢而復驕盈以促之** 能守其管真也 **丹而加銳之廼速毀之由樂水而加盈之非無溢之** えこん ミンタキ・コ 能守富貴而縣自 常數也 傳曰日中則移 所以自潰 由也故不

陰靈之 謂之 載承受也 上、以知覧調之心 以不變謂之常心人聚若有光景也一 丁之也能抱 然知覺調之 調

致極 而後 五 外。 名 發則 冬而為 这一 能女嬰 兒 順 To 而能 無閒 三專 田田 致才 看它這箇是 冠 則純 眩 73

滌說其 愛民治國能無為手 必滌除之無使即世俗之知解矣 玄以寄極勢之 玄監 岩冶 **毫發露便是** 無使留於智中而為具性 玄覽玄妙之 名謂之 學天 道 然或存而不忘 剛這 者言治國之道 玄覽盖微 /治矣 心調朱ヱ 而書標 74

明台 調也 肯是非使各自 とけれれ 明而已 士五 75

聲長六喜

通 可測也 知耳 日明白 日愛 治國能無為乎當 達能無知乎智者觀 小佛長 則民 國 一位謂甘 而不军是謂玄徳 物也治身 國者 **水遠而** 76

專承治國而言、 右第 **遇游腿降而人** 王盖治身理 腿 十章章首營魄說者不 而登霞干 訓載為加大要謂魄不受恐 古者即專指為魄耳朱千之 11.1 × 1000元十一十 逸註曰抱我 死故修煉之 不受魂魂不載 靈魄而上 此如月質之受工必使魂常門 調 口

音粒矩項

<del>78</del>

さ 藏室非戶牖空虚之處 行地器非中間空虚之 爲利然車 也無空虚之處也堪和土 古者之室東戸西牖戸以出入牖以通明 日車載重行遠器物 也散輻所輳 此器有此室皆 非戰錯空虚之 所以為天 所貯藏室人 部 以出 也 處可以轉 1 埴土之 所寝處有 /黏者牖 故 則 79

我世之議老子者方以虚無非之盖亦弗思耳矣 與例之辭爾抑可以見無之為道實自然不易之 與例之辭爾抑可以見無之為道實自然不易之 與而無之為用則皆忽而不察故老子特卽物而以即有而發明無之為貴也盖有之為利人莫不以即有而發明無之為貴也蓋有之為利人莫不以即有而發明無之為貴也蓋有之為利人莫不 舉曉知以為 章内雖互明者為用 五味个人口爽

一心上上平 屯

81

得寧矣 貴也大患之道也人之累於貴者若有身之為累 龍也辱之道也人之累於龍者常若有驚悸而不 患憂患也人無貴則無患药有貴則必有患貴非 龍算祭也人 大患若身 、無龍則無辱苟有龍則必有辱龍非 若驚失之若為是謂龍辱若

聲太

Tables ....

無果吾有何思 有身故有患药無 為若具吾所以有大患者為吾有的 有龍者里 凡貴人之 非 也龍非為下 所以有憂者貴為之 區區之 何 以身為吾者 何。得失 界

能 武門 許由謂尭 不過 84

三華 而為

85

隋 妙。 知其終也自章首至此皆 不可諦視之意物皆昭 迎之不見其首莫知其 也無狀之狀無像之 大一一也不明! 無像之像是謂惚忆迎之不見其 御今之 華 像道 衡決 大台 意諸家離為數說以 而 P 不可復通此盖說 隨之 察道獨惚 精 道體之 **而滞** 共

通灣

道徳之 道也聚人 舍本而逐 執御云者執轡以 三道 協韻也今之 故也昔司馬談曰道家使人 意而越奢春之路也 開其對今之 澹足 徒知有事而不知以虚無為本是 一三三年二 矣道紀者道 有調凡天下之事古始 馬借喻執道 有而言意可見矣不日 日道家者流東 ~網紀盖天下之事其心惟執道以御物無不 是謂道 以御物也。 動 87

世俗之論得為然乎且今之有者然也老子曰執古之道以御今之 虚無而 也銀皆以為信然而未知其大 不也順老子 一大十七里を一大有者相代平立 有人。前何若者。此謂 88

强為之容 豫分若冬沙川值分若畏四都嚴若容與若水將釋察以琴髯其氣象如下文之所云也深不可識既不可識豈可提其形容哉特强為之通者不滞礙也古之至人與道同體故微妙玄通 古之善為士者微妙玄通深不可識夫惟 此而論者之云乃如彼則於考其文者固己疏矣患在於考其文而不通其意今老子之言較然如 而況其深遠之意乎 こうけきずし 89

所藏也若海師而不分明也此皆所静强為之容所養如恐陷也若撲質而無文章也若谷虚而無地之不敢悟也水 常難之也畏四 貌木未成器曰 不果之 樣職空也濁者水不清也久法

保 節也人能從事於此一 收視逐聽則精神定五 不置豈能生 之 則 有道 以他逐聽則精神之性情有似於此路 道 吉 濁之不尸 者不欲盈夫惟 五七 長平二 道 豈 旦之漸此言終身守道之常保以 神此。除 店o 能清乎安 盈滿盖盈不可久道 控則 渾 百熟能去 + = -非久 亦者而數 91

虚循未離有守靜存靜值的於動而況其它乎。 一旦致虚不極則有未忘也守靜不篤則動未忘也 虚而求其靜不可得也故其言之序如此蘇子由 上上。 不欲盈故能守其敝缺而不願為新成也 右第十五章 中靜萬 敝缺者至人之

**云尝** 人物芸芸 於其初生 於根是 廼詳 言之 五十月平二 明守 動 命 此 氣 愚 謂本文有歸根 生 則生氣自 一而為物 春夏則生 故験之 一反還 之於際夜 作 復

93

命者常而 至天地之 失之此群 小胜作可老止 然惟復命者為得之雖死明不知常安作凶。 小以為復命也。 之月故不能復人 調調 原知古凶 命。隨 遷流量 則逐 E 94

知常容容乃公公乃王王乃天天乃道道乃久汉身也不知常者真然而行無非妄動凶就甚焉 始 物知出常 聖人之 止而不足以及物也故復自理故學至於復命修身之道 不能大公也能容則荡然公平而無偏黨之私也何所不容哉不能有容者其道隘矣能小惠常者不能虚心而容物知常者心如太虚其於 道莫尚於修身修身之 三十見年二 放日公乃王 道至矣疑極於修身 知常而推言之 95

長存也夫何員之有我能是工作我者。盖法然而身不殆道雖利萬物而不費其在我者。盖法然而疑於利物既多而在巴或損也故復曰道乃久沒 聞道さ 至公爾王者至公則其道可以 省於道故曰天乃道曰天 者均育萬物惟天為肖之王道克配於天 於王乃天天 夫何損之有哉雖沒身不殆可也此章之 一所稱內聖外王之道也夫語王 丁鮮不能 乃道其道可謂甚大矣自 至。或欲為之 日道及物之 天故 者之 功至 、則亦 矣 96

放然親之譽之然,**現**無於其次亞於太上者也此一 其道復不亦甚約平弦老莊道術之 下知有之 右第十 聖人以大道為治故其效如此 猶言取上 人長之 大章 ここ ことを 然視無為之治中 之君天下 トラ 97

沿者也 自 了不信。 則智力 也言上 公盡而以智 98

智慧出 哉盖聖人 者 七章 遂百姓皆曰我自然 有既無所為則人 陰享其利而不知矣 正所謂下知有 トニ 99

周公非 八章告

十子為義其小七世世 徳而後仁義 之此聖人無名之事也仁義也 仁義行而已 仁義。由仁義行非行仁 以煦煦為仁子子為義是不知言也儒者不以仁義為美特以為非美之至耳謂老 Late out / all the 無名之事也仁義也者僅足以由 無名之事也仁義也者僅足以由 無名之事也仁義故仁義不可以名 且夫老子之書未掌小也彼以照照為仁 也者未穿無 101

者之言哉 外仁義而言道是不

絕仁葉義民復孝慈 稱非聖神之謂也 己一美年上 所謂外立其德而以 103

絕 作斯盜賊之 不誠 104

現見 105

道 然何以質 則就設 106

濫而純粹遠之 公誠意之不 公涓涓而在山水之 矢芸芸而歸根水之 、以至天地之 盛也下流江 107

骨滑鱼

已哉。

絕學無憂

於樸者。明王之治也。務觀至 惡鮮不由傷而生故醇厚之 信之心不可暫舍於人

道是已聖人將以為教父豈目為時救於而 世之政也由是言之質也者古今之幸 公而道民於為

108

流之

者。 與阿相去幾何盖少 正言世俗之學也唯阿皆 了多也俗學之 散蒙さ 以爲慢祭祭然而分別之 た回じ出と 也承上

火災遠而未り 始動矣 者必畏之 110

|        |                                          | 門問音                                  |                                                                     |             |                       |
|--------|------------------------------------------|--------------------------------------|---------------------------------------------------------------------|-------------|-----------------------|
| 之反     | 1月二年子子子子子子子子子子子子子子子子子子子子子子子子子子子子子子子子子子子子 | 獨心地                                  | 有失人                                                                 | 聚人皆有餘而我獨若遺。 | <b>乌勿清曰乗乗謂寄寓於物若無罪</b> |
| 即是主作多多 | · 馬馬丁茶家 · 馬馬丁茶家                          | 獨若民俗人                                | 7月一無所得                                                              |             | 仍歸謂不住者                |
|        | 中国一次多多多方式世界日本多名                          | 皆昏者昭昭之,反察察分辩也問問者察察渾沌之注調無知也問問問情情慢也昭昭明 | 章察察我獨問問<br>之反<br>之反<br>之反<br>之反<br>之反<br>之反<br>之反<br>之反<br>之反<br>之反 | 電光 一        | 家人皆有餘而我獨若遺。           |

白者調都為美野為鄙泉

其中有物窈兮冥兮其中有精其 盛徳之容皆自道而出然道之為物初無形狀之情悠容冥皆不可見之意凡物之純至曰精上言 孔德猶言盛德自天地以至萬物凡成象成形而 可見者皆盛徳之形容也然其所從出者惟道而 無妄有信謂有信驗而不或予觀古之載籍極見雖日無形而其中又質有物甚具謂極真實 有象忧兮也分

天道 **閱者自門出者** 一由道而往道則不與之俱往也故曰自古及經歷亦因此義聚甫即天地萬物是也言衆甫 古及今。其名不去以閱泉甫 而成儿世閱人 之未盡情平子不 也漢書 而為世其用字之 如傳金所閱多名陸機賦川 而數之 得請聞其說也 (義並同。 114 瓜友

吾何以知察南之然哉以此。 去。宋南可謂至多矣。吾所以知 之皆然也 方第二十一章

去也此通上文以終首二句之意又以

則金 則直看出故能信如及雙之屈是矣窪則 古語問則全 者缺故能全如月之未望 則 則得多則惑

漫覧

是以聖人抱一為天下式 曲 約為紀是以得也多則感博而家要是以感也者讓受益也能則新者間然而日章也少則得 得多則惑而言通於 以下皆老子之言所以爲古語之證也此應心 全爲曲。 則惑即少則得之反。上四句之意放此呈 四個也易體中庸莊子所言曲字皆以偏而不 而萬事畢故足以為天

116

聖八抱 言曲則全者豈虚言而無實 全四句而言自見自 直窪則盈敝則新 明四句之意 かご とて手二 申不自見四句之意天下莫 則得之 全而歸之 111 117

為也故希言為無為犬言之多寡而無為有為繁 為也故希言為無為犬言之多寡而無為有為繁 無人而恐為人子。 小終朝不終日而言飄

同於道 故從事於道者同於道德者同於德失 虚無之 泊然無為從事於道者也從事於道 於德者也從事於 所謂希言自然者是也 流從事於失 調道上無之調德過差之 三二 長年上 ·柔弱讓下不敢有為從 Ē 入堅强果 一謂失 119

| 迎企                                                    |                                                           |                                                 |
|-------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------|-------------------------------------------------|
| 學題目政張足曰跨立然增高則反害其公行欲<br>都無功自為都不得自見者不明自是者不彰自使<br>有第二十三章 | 居原之王名以为至古語日大道者無私就也無信不足而來私妄作故有不信之者利逆之者必然后不足而來來得之也 表面失亦樂得之也 | というというでは、これには、これには、これには、これには、これには、これには、これには、これに |

可調 シントもアカキし 自伐

121

女徒 友其

古不 1.1.1 三九

馬 不足以盡之 强為之 周 主投 工作於 、以為億兆と ミブ 無窮而多名 口反也 體而 124

名か言法者因而效之之 法道道法自然 125

為躁君。 126

何萬乘之主而以身輕天下輕則失臣躁則失惡見君子隨其所在而未當失於輕躁也。其態處也雖住歷之玩在前而無所緊累 狀超出物外而無緊著也承 奈如也輕躁者君子猶莫肯為也奈何萬来之 天下禍患之所必至也盖人。 所繫至重顧可輕其身於天下平人主輕 不同君子知其然故其行 傳日常事日視非常日觀點處循遊后起 とい表がし 一而言輕重靜躁其 不敢輕疾而遠去 CIT 127

**太**巨潜遠 偃舞音

君。 [輕則失 北是 解。 則

亦若是也 萬物不能亂善閉不以關鍵 然而無跡等言則粹然而無較善計不以籌策 矣首言五者之 以絕約而天下不可解如此 常善校人故何 它子族解止 害甚果於人 而找之其不善者知惡而不知 一俠而不廣其施偏而不公人 以壁里人等救之 三三 129

聖人 師則無不足以及物而世 小善而使入 之師不善人善人之意 不得其所此聖人 非獨自為而已 因各有所成 、於善耳使害人 公而不私盖將曲成萬物 明而難知也。 固將為不善人 幼 130

貴其師。不恐 人之資也。 使有棄人等非不自愛其資平是雖智者實大不自貴其師手。為我之資是可愛也不能較人 為人之師固可其也獨善其身而廢其師 要而高妙也 夫籍之師不吾也不害之食善也此上 意而聖人化天下之道也要妙者謂其道 **資雖智大迷是謂要妙** 

131

反/扶復 又並

雄剛 復歸於樸。 型大性知雄而主於之。 **辱為天下谷為天下** 式第天下式常施 於柔弱知白而保 服 能

世 1,33

泉器無 134

士聖人 一一三十二 體 はこえー 人北為官長 135

世 奢恭者非若後世夸淫踰侈之事。 外者皆是也蓮書量朝傳日凡治道去其恭 至言盖本於此 然之性豈可作為以 二二是平上 各自成而無不足生各自遂 中與自然而已聖 小可損故為必敗而執必失 而意實不同事有大 則因循而不必改作此 公反害之邪是以聖 1 增有為於 所謂甚 137

儒之意也物有固然不可强為事有適當不可復 春秋日因者君術也為者臣道也為則擾 循為用虚者道之常也因者君之 一君道無知無為而賢於有知有為則得 則靜矣因各為寒因夏為暑君条事哉故 一九章史記曰道家以 」道家之 因者是自家都不犯手。思按者 一說罪要這因萬件事只 金無為本以 ~網也"出

138

言宿兵 絕 不反受其禍也師兵衆也師之絕人之命滅人之社稷人之所 /所致也 不敢以取强 氣干陰陽之和也三者之禍皆以兵農事廢也大軍之後必有凶年言民 爾者 华。 爾者也兵之 ツ
発果
而
勿
な 所怨鬼之 7.1.1.1

物。 騎恣肆也 不能久以

則貴為用兵則貴在。溫公日兵愈佳則害 えら 厂生た子」こ

樂殺人 為尚喪事以右為尚軍禮偏將軍處左上 能勝敵而心亦不 心故不 百居則貴左 器如不 果多以悲哀泣之 一用兵則貴右さ 一盖点兵雖獲 勝是無惻隱階怛之 少多。君 1 142

侯 玉 敢 道之為物目古及今終於無名常雖名模雖小天下不敢臣 143

和百姓自均此三者 炉

以往。名愈聚而實愈喪矣後世由不知此故事 教。 矣 奮質者改而華。厚者易而薄。日新月盛莫知紀 創於易姓。名倍增於變古簡者更而繁儉者化 始制有名之時宜為初古終亂之慮貴因循重改 是衰薄之風不絕而陵夷之勢成矣原其听質者改而華厚者易而薄日新月盛莫知紀 天下之名因事演多於斯時 而官府之 矣或飾化 一一二三十二 治立矣或任十 而不知止故也是以侯王 也知止可也過 1 賦之法修 145

**聖美世常の道川天人自然應之不可舍此而外上海性常の道之末也皆水也故川谷歸其所鎮然子由日江海水之鍾也川谷水之分也道萬物種之在天下酒川谷之與江海。 危殆之患也 医中也名既有而亟知止所以保恒幺之治而無足事也关善定傾者先其未危工救衰者及其方** 求之於名也 先其未危工救衰者及其方的質質損文致知無益之不

足 難 富 之 F 和之 有知人之 調明 人然不能誘也可謂堅 一点が一三くなすこ **善雖隱微之** 八之一是而能制服之 難也能自勝其私 可謂智矣然而未 一强而 富而 過無所遁 147

というころで

149

也道則不居世 人情勞則必怠就能如道備資始之勞而不 物至矣雖有徳於物而終不為之士其功而不名已有始既生之終復成生而成題道之生育之功至於成就 隅而已。 育之功至於成就 別皆供其求而未 終復成 150

ろうし 世代の十二

153

言剛 是 剛也豈誠權許之 以為是也獨謂此章首 丁之言 致謂其 1.1.1. 1.2.1. 不如柔弱末 欲 不然然學者務在 儒之 與一篇之 則因戒人之不 一百周未可盡数 必固與之 理次 П 155

道家立宗之要指也古之知 無為者體也無不為者用也 西道徳之本然天人 復起以吾多陰禍也惟是一 學是親化其所禁而復名

所謂無為者譬如天地之 到上里年二 小為者マ /無為其惟無心 シー・

我無為而民自化亦若道之 使 復能辯之 及其幺也民之 而欲作。吾將鎮之以無名之 於質實增多於易簡而稍稍貴於名跡也惟聖人 作動也鎮者歷定之使不動也承 民皆止 ·欲以静。天下將自正。 一於是而免於末流之敗至無名之樸亦 形自化。 一情志將動而風俗將發盖或加美 火業が 於漸於是鎖之 云至矢狱使有欲之之心 と撲無名さ 無為而無不為矣 /以無名之 言民既化 人樸亦将一 158

夫亦將知止。知止所以不殆二章之言最為以無名之樣它章亦曰始制有名名亦既有 有類盖所謂 14.1.1 mil 71 章按此章目化 篇之中三致意焉而後之為 習論之。自生民以 而欲作吾將鎮 159

患矣今驗之

| 之是一个是一个一个一个一个一个一个一个一个一个一个一个一个一个一个一个一个一个一 | 老千集解上 |  | 学被开流不知所届心之憂矣不遑<br>季歷代文勝之獎曾不能改顧益甚 |
|------------------------------------------|-------|--|----------------------------------|
|                                          |       |  | 之憂矣不遑假寐                          |

|   | e Grand                |  |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                   |
|---|------------------------|--|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------|
|   |                        |  |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | - Company         |
|   |                        |  |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                   |
|   |                        |  |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                   |
|   | An ALEENA - Management |  | - The second sec |                   |
|   |                        |  |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | des<br>des<br>des |
|   |                        |  |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                   |
|   |                        |  |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                   |
| - |                        |  |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                   |
|   |                        |  |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                   |
|   |                        |  |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                   |

上仁為之而無以為上義為之有以為謂有為上德無為而無以為下德為之有以為謂有為上德無為而無以為下德為之而有以為上他無為而無以為下德為之而有以為 徳不徳雖有徳而心無所得此徳之盛也是以不徳是以有徳下徳不失徳是以無限 非自得也是以無他 163

一禮為之 以為。 視仁 一義為愈甚矣倡 将以服人 亡為之 而念爭之能作矣盖禮尚往 別必其應 分繁発降之 有以為尤可吝 為さ

誠禮 166

終始而著 非忠 爲易見 F 分而為五而判然不 及其終也去未 千富章 言不為不明始讀 合哉且老 上言所以 蓮謂之 為徳憲 禮則道徳仁義禮 華矣 究道徳さ 里矣宣誠 169

亂如晉人 學。其亂天 能盡知晉人 廢實行皆放達而遺名教子 心也議者之 義絕禮 者是尸 下盖有故矣夫老子之 一云既不 丁至於後世出果 以反忠信也。如晉 が祖述者 本非 一義将 學 170

寡欲急權利平。不見可欲好聲伎乎。若畏四 則晉人 白若辱務名高乎强行有志漪宴安平少私 嗜放達猶其小者耳晉室之亂凡以此也彼 弊皆放達平多言數窮,尚清談平。以此觀之 光子之書則初易當有是哉老子之言曰大 權利好聲伎其貪鄙偷薄極矣 後記于江左之心士大氏務名高灣宴安急 見其絕禮學矣未見其反忠信也。自太康之 相反矣安在其祖述老子之 行其與老子之言不啻若方圓黑 若夫尚清談 道哉鳴 171

谷得 氣清明故曰清。地體安靜故曰寧。鬼神聰明故 一以盛侯王得一以為天下魚其致之一也。 其至薄者一一一人之行也。 是故去薄而取厚者老子之指也去薄而取 其行事。盖禮法之士所不屑為者豈不悖哉 老子之微言未易言也若其大較則可得 取此。今晉人者不惟不能庶幾道徳之意跡 知矣故曰大丈夫處其厚不處其薄故去彼 一者。天得一以清地得一以寧。神得 个竭故日盈侯王在上。天下宗之而取 以靈。 172

灰登

一貴高特 也。一切清日先云贱為本下為基後 取貴局之號而以此自名者之 曰寡人 也言侯王自謂孤寡不穀正 以庶民之 二不穀此 數者皆窮民 是以賤為本 心其本也非必 但云賤為大 大是さ

也侯王 其貴高而肆於民上 也此 有庶民而後有侯王 盖王貴而石熊局於一 /失其民者由失 貴而石縣局於一定而不能屈伸變化之 雖貴矣非庶民之賤不能自為貴也故為 去其雖美矣非泉材之 節止就貴高而言而不復及得一 盖廼庶民合而後 一者庶民之 子詳言見尚之 及侯王 小不能自為美 總名也苟 岩無庶民当 175

之患故弱者道之所以為用也此有事之時守雌 常盖不弱則不可以久必沖和濡弱而後無亢盈 動也此無事之時歸根復命之功道之用以弱為 疑聚收斂而後能發揮之盛故反者道之所以為 反復也道之動以復為本。盖不復則不可以動必 戒之也 動弱者道之 176

觀諸石 謂反矣廼有之 一於有耳 章 し有さ 北夫 極天蟠地變化 不配在 調明弱

類。故建言古之立言

)類絲節也知道至於明

見同

無隅 競

成 晚 180

司馬溫公日道生 而且 章 181

則就其沖和故益益之 華 183

以知無為之有益。 不言之教無為之益天下希及之 天下之至柔馳騁天下之至堅無有入 益也 然之成功也若夫教必言而後從事必為而後成 然察其所以皆以無為而致之以此見無為之 不言而民化無為而事治此聖人淵微之至徳自 悉能勝之 賴也無閒猶無內也至剛者天下莫能敵惟至柔 馳轉猶役使也堅猶剛强不日剛目强變文以叶 無內者天下莫能破惟無有為能入之 184

與身熟親身與貨熟多得與人熟病 地是造尽 **石第四十三章** 天 有為之為有廢無功無為 、外震於四海言之 物是與有聲之聲聞於百里無聲之 といっ見好て 地感且道德無為而天地成天地 者神明之 一知貴已賤物之道而危身 )所言。異類不通不言之 為成遂無窮天 人験也 聲 185

固守者 自也岂有知幾 人静若許 盖自 188

11.1 mile 7.F. 189 C

其欲得之 於欲得 憂終身 香靡有免 寒食足 復 191

是以聖人 193

損之又損以至於無為無為而無不為矣 日損之 損也者損妄習而反無為也狀人之妄習甚多雖 而後至於無為也無為者其 萬事而有餘矣 下常以無事及 女健美點聰明務日有所損 未能遽盡也故必損之又損則妄目漸 多聞多見務日大 194

信矣 一善信而已矣 心爲心而且 信而 195

徳也。 不分別也聖人之 八皆孩之。 至誠之 以應之 元聖人之 道而感化天 其心謂 為此 是聚人 躬自厚而已盖將

聖人 八憂ぐ

有三死之徒上 小以憂思嗜欲損壽不 人徒也。十 一有三謂十 7禍者生之 198

惟無為者為能盡養生之 恩術以延生而失宜醫藥以衛生而過劑居處 而不順其自然所以反傷 者自然之所為非可 る一長呼下 但陸行不避兇虎心 生之厚者 也是幼清

通蓮

徳

シュニ これでカキマ 便是以 同尊 和氤氲物 201

不自私雖為之而不自恃雖君長之而任其自然極言道之曲成萬物之功有如此者然雖生之而有為而不恃長而不幸是謂玄徳。 尊貴必命於天子惟道施之物無生而貴者如天子之傳 自尊貴可見道徳之尊而無上也。 て玄田之 長之育之成之熟之 覆之生

下文復同反扶 通落 得其毋以知其 有知其多嶄者固非能得 其好則含本趨末 出皆其子 元千長平下 知子者此 於前智有 盖有始者以 知則不是 方喪生 其毋也使知子 视 其毋没身 耳。知雖 知者岢 然得

道 明守柔曰强 而見其智不能知微也此 如是則澹然無為何勞之有若開其父 田是動之死地而終身不可救 小出也閉其門使

聲好去

俗大民智於夸 甚無倉甚虚 如下文之所云也

均布貧富不相 聖人 三華 こうとう 道軍 於兩手之 207

豊修ナ 乃普。 曹盖漢 邦 208

一旦異乎下 一見いる ないしかよう 一道也聖人之知天 句之 理也故以至多 17 209

以與人 事所云其徒為我而戶 物恃之以生而不 之遺而陷於 常善教人 愈多。如此類者不可勝舉。由是 學其不合於老 、故無葉人 小離。愛 既以為人已愈有 ) 我至於它章所謂萬 于明矣昔人 七旦 而不為主要 盖學老 之書。如 調品

三二二三年二 ŀ î.

益生 常者是為知道故謂之 問

高言者不知 213

| 以正治國以市門與以無事限天下。 長以市謀天下神器不可為也故取天下者必以無事上二句特發端以擬下可耳。 一致問以知天下之然哉, 一致問以起下文 | 至每分 |
|-----------------------------------------------------------------------|-----|
|-----------------------------------------------------------------------|-----|

.

人多利 過國家滋香。 放國家さ

聲好去

而民郎他

温温

門醫

我無欲而民自機。 大馬、然而民自機。 大馬、然而民自機。 大馬、然而民自機。 大馬、然而民自機。

昌。

とことを発する

或始若為禍就知其終為福或始若為福就知福兮禍所伏指其政察察其民缺缺而言此一極終也禍兮福所倚指其政問問其民淳淳不 命福今禍所代就知其極。 在彼不在此盖得此章之指矣。 之魚而吏治丞然不至於姦黎民 為、園跡明 迷其日固夕 218

衛制反站

旦走 調不 禍福之 正非禍

核蜜

歸之 膽 其亦誤矣 徳之意而老子 墨切事情 統論三子 上百 不詳或乃 又傳會而為 與非謂亦原於道德之意也至宋蘇子 狀中子 以為 ちの有人 ·而云爾其、日修啟 明是非其極惨歐 所謂皆原於道德之意者。此 深遠矣 、早早施さ 工韓少因皆原於道德之 日老明莊周論君臣父 人後之 於名實牌子引絕 散道德放 學者。讀憑之 少思皆原於道 少因。則專言韓 公論要亦 一無為 書 一百八

史公将老子與申韓同傳不是强安排源流 實是如此應被二千文士之言特言之成理 用也考亭朱子頗以二 潛亦曰無情之至至於無思此刑名之所以 齊萬物之就是以敢 不顧是非之實益無足議獨朱千此言者 幹非求為其說而了 アンシー ミモッドート 定之論。始亦考之不審矣古 一千之言為然且曰太 為残忍而無疑張文 个得得其所以輕 小過假其 221

哉然則朱子さ 者如遷盖原夏亦知光 之誤則實遷路之也于軍調後世知學老子 國之戒安有道不同如是而謂其源流之同 断之喻申韓挾數以 同傳則又失之大者予觀申韓之術其青 一是思者以蘇張而誤若蘇張 於道家因應之說廼生 子之茂者耳如日 下。而老五 有以智治 香

冶人 用特在稀地而祭罷用陶匏席用豪秸事天之嗇齒餘也節以制度不傷財不害民治人之嗇也如 也夫治人事天旨莫如音則嗇之為道無所不宜 八事天莫如嗇 者因傳會其說使老子負該於後世遷不得之行事曾不得與老聃之役齒惡可取其一一三之固不可以為原於道德之意至若二子 辭其美矣 L. T. C. 17 Bridge ! . 老子所謂祭察之政以此 

不克其國未可量也故莫知其極莫知其極 不足之計故日早服早服則積累之日久故重積 勝也重 克則莫知其極莫知其極可以有國 一稷故可以有國韓 一積徳則人給家足故無所不克 後嗇者未有不足之患而豫為 謂後聖人之用神也 非 日東人之 則能

節言部之可以養生。故謂之有國之母上一 上底意思只要收敛一 國而後心之 225

修養亦何能有益形。今年得察李通書說近 其此身已衰耗如破屋相似東扶西倒雖欲 人 重積德者言先已有所損不得謂之重積 如 重積德者言先已有所損不得謂之重積 如 至 早服是調重 /理只是城郭不完無所施

在臨北 いこういくなすっ 聖人 227

去或聲下文

| -              |                                         | 整下以並流<br>並下上為                           |                                             |             |
|----------------|-----------------------------------------|-----------------------------------------|---------------------------------------------|-------------|
| 然下流者能合天下之水以為水是 | 如天下之下流天下之北也。水之所處皆高於下下流江海是也交會合也言大國之道擬之於物 | 静為下流天下之交天下之牝牝常以静勝壮火大國者下流天下之交天下之牝牝常以静勝壮火 | 董子所謂諸福之物可致之祥·英不畢至也。<br>鬼神聖人兩不傷人則道徳之美成聚於當世。如 | 夫兩不相傷故徳交歸焉。 |

有宣為下。 ライスー ミスカキマ 而取 = 1 一體也 則

事 啓修 下,自入 一大國之欲在乘客 國修 230

美部呼以他等行而以加人 飛言道之在天下。善與不善皆蒙其利及其懼禍以圖在。然後保守於道亦能 一七二十七八十二 MILE.

231

可遽以為不善而棄之也古之立天子。置言不善人也人有不善改則善矣故人之一

為無為事無事味無味 非天下之至貴邪古之所以貴此道者為是故也 為大老子以聚人之好有為而反喪其自然也故為之說曰夫無為則非為也而曰為無為者何哉為味皆為無為之事也引而伸之文解之體耳管 為無為者一言己盡矣事以寂寞為事味以恬 可以免惟此道以求 というこうたっ 1. 1. 1.

意不善觀之 亂國愈為則國愈 一系ツッ 234

君 下言此二句之

235

京當作毫

始を起される 吳仞 所以為失聖人因之而無為故 人於未亂。 就者失之是以聖人 口此言圖 上言為大於其細

237

怨衆人 智慧者為薄之源也 有自然之理聚人 務反聚人之所過以輔 石第六十四章 所作為也 而增華美 一知惡而貴之 一、二十二 ここフトー、 人無知耳 不因其值 不舍易簡而之 繁難斯門 色り 貴也萬物各 為以害之 過矣聖 則多 239

國之 心有主 智治國國之 詐滋欲訓道 1つ年 而整齊 而爲智造偽飾能是國 而為樸黎民醇厚是 國國之 福 240

治貴用智而聖人 兩者利害之實亦足以為天下之 智則亂此未知擇術而不足 也聚人 一蔵と 式能知楷式是謂女 乃至大順 人之言為國也以爲用智則治。 / 賊也 順治也天 小用智是謂玄徳ン 以治人 楷式矣衆く 也故能知

| 百谷之下。為能善下百谷耳。<br>一百谷之下。為能善下百谷耳。<br>王之為言天下所歸往也天下之谷皆歸。 | 王海所以能為百谷王者以其善下江海所以龍基百似莊老云。 | 絕周子之意與此章之指有者吉嗚呼天下拙刑政徹上 | 右第六十五章濂溪先生拙賦曰巧者言   |
|------------------------------------------------------|----------------------------|------------------------|--------------------|
| 作文公皆歸往於江                                             | 空下之故能為自谷                   | 心指有相合者故朱子以徹。上安下順風清弊    | 自賊拙者德巧者心拙土拙賦曰巧者言拙者 |

Mary Tay and the mary

ţ

是以處上 公戴之 由聖人 ・・こったー・ 害意可也 个能下 害。

全整長

慈故能勇儉故能廣不 舍慈且勇舍儉且廣舍後且 慈者愛物而惟恐傷之也不敢為天下先 而出 慈故能勇猶言仁者無敵 器能為天下之長也,今調當時之人,且又也 致有餘也不敢為天下先天下皆推先之 曰茲二 也像故能廣節用則 曰儉三曰不敢爲

吾爲士者で 兹以戰則勝以守則固天將救之 慈衛之使為民主言慈為天之所助也。 親之 助也。天之愛民甚矣國君有以慈衛民者。天亦以 衛護也怒為三寶之首特覆高之以慈保民民皆 念 右第六十十 如父母故戰以勝而守必固言慈為人之 了後此危道 政善戰者不怒善勝敵者不爭等用 章 以慈衛之 246

是謂不爭之 服 下、张、後得人之 心若夫 而不為之工 仰天下治天之 一之徳是謂用人之力是謂 與師動聚角智力而僅勝之 工。善勝敵者。修之 之下則其力不為 THE STATE OF THE PARTY OF THE P 不為用善用人 九九之力。應善用人工力。是謂配天古之極 於廟堂之 皆樂為プ 丘之 一用也。 者能為人 而敵人自 247

抗学

華基言而稱之吳

聲桑

言有 也月 此 世 靜 下之 應則道德者廼其言之宗事之君也故人必知之故以此明得失然否之辨以此著禍福成敗兄老子之言非苟而已盖原本道德以此揆天 言莫能知莫能行之故言有宗事宗事有君夫惟無知是以不我知 利物日不爭日柔弱日 他然後知其言之所以然而庶<u>幾其能行</u> 子品口 下莫能知莫能行盖不明道德之意故曰不爭曰柔弱曰知足固皆易知而易 250

能忘其知復反於不知斯為上矣上篇所謂滌除然不知上不知無於之之,如其之之,則一知則二也故既已知道而然不知上不知知病 知我者希則我貴矣是以聖人被智懷已 亦難知之意也王輔嗣曰知我益希我我之言夫人而能知之則亦不足貴矣 惟知我之言者寡是其言之高妙題足貴也若

京噪音

思無慮始知道無處無服始安道 欲言而忘其所欲言知見黃帝而問焉黃帝曰 知以之言問乎在屈在屈日唉子 則得道 上與若知之 非不答不知答也 則安道 知之 将語若 何從

聖人之 也以其紀之也在屈聞之以黃帝為知言不知也此其似之也以其忘之也予與若然不年若若知之奚故不近黃帝曰彼其真是也以 妄知者試病也若能以妄知為病工性病病是以不病 者正聖人之事也聖 告非不我告中欲告而忘之也令予 1.2.1 1.1.7 P.F. 253

無狹其所居無厭其所生。 血 以妄知之 可狹小之而若不容所生或 区 一是展則大威至 者至矣 傷由是惡積而不可掉罪大而不可解而大可也言民平日不知畏其可畏而觸情縱欲以為可畏者謂疾病災禍之屬大威大可畏者謂死 病為病故妄知之 病去矣 心皆足以自適不 所能官足以自

遍見

是以聖人自知不自見自愛 惟欲不不 是求 上日 公卿士稟賦優而居處 民使之安貧委命。而肆士 而得害求安而得危鄉者本非可厭至旅省文也聚人厭其所生而乾沒不已 惟不厭者知足不求而終無危殆之 1 1

255

所惡孰知其故是以聖人僧難之 勇於敢則殺勇於不敢則添此兩者或利或害天之。 右第七十二章 殺猶死也兩者謂敢與不敢利 順受天命不自街醬而有 慕外之念居本有 之惟聖人自 餘

開經

逃也 有言語而其應如響不 繟緩也謀計美也 1.11 . ...... 而不敢也 多有多 台而自來輝然 能知天

| 民不畏死奈何以死懼之<br>為政而任刑者欲以死懼民而已曾不知愚民之<br>為政而任刑者欲以死懼民而已曾不知愚民之<br>若使民常畏死而為奇者吾得執而殺之孰敢<br>奇邪也言若使民常畏死而為奇者吾得執而殺<br>之則民孰敢為奇邪以取執戮哉令執戮不已而<br>為惡者不變則民之不畏死而為奇者吾得執而殺<br>大匠斲希有不傷手矣。 |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 代而殺其之                                                                                                                                                              |

有此言

者是賢於貴生 脆輕也徒類也人 為者。所謂外其身而身存。其賢 賢愈也生生 枯槁故堅强者死之徒之生也桑強其死也堅 弘則營利而忌禍敗此其所以輕死也無以生 輕死以其生生之 十五章 厚者 厚是以輕 二强草木 則勞生 於貴生者遠矣 徒 一而害和平。 使 **26**0

音通共

一个一个 福之 則不勝木强 四句言马人為马調適马幹使力 理小 强自取住分 則共强大處下柔弱處 類也 菲 261

以養已 計其有以躬享佚樂為商妖 人也故役其賢智以養人 聖人 不欲自見其賢也此 道當如是 為而不恃若無能者功成 爾。 然故役乎愚不肖者 然以之文於堅强 263

弱之勝强柔之勝剛天下莫不知莫能行 **上言若反** 五受國之垢是謂社稷主受國之不祥是謂 之剛强故能保社稷而有天下也傳曰國君含垢受之而不於惟柔弱者能之以其柔弱而制天下言以告之垢耻也垢耻不祥聚人所不能受也樂以剛强為樂而以柔弱為可耻也故復引聖人之 攻堅强者亦無物可以易水也 而堅强者皆受其攻而 下亦皆知柔弱之光而為其能行柔弱之事盖 能勝則天下之物 聖

難去聲調干聲

和 世俗之情觀之則若反耳聖人之言則不然此聖人之 聖人之 約次之鄭玄註曰民約謂仇離既和是也凡民難亦有恭契司約掌邦國及萬民之約劑治民 大怨必有餘怨安可以為善 報榜書之 世俗之言但謂為侯王者惟當受天下之顯禁 和謂和解。后禮調人掌司萬民之難而諧和之 是問為侯王者惟當受天下之顯禁令之辱而匈奴和親。即其效也。正言若反者。如句踐入官於其而越卒以霸呂后不 不然此聖人之 少約劑治民之和 265

之和大 之 之和大怨不 治之 ご此 聖人就左契 心者。必有公 山口怨生於妄而妄心此之道非犯而不校之 何然乎。今不知除 内 司矣難即 其 じ見 以為 266

通声

記 而忌之 垫 不貴取其報 八所以青 司契無徳司徹。 謂徹法以公田與民 而必取於人 從可知矣 報已有徳於人而忘之則人有怨取也責謂責取言聖人惟施與於操右券以責盖左契待合而與之 とこと」言しつよう 右券以青盖左 也也 與人 而為公責 而不什 小取於人無徳司徹一一取之視執左契 、則人有怨於一 /視執左契

267

鄰國。 甘其食美其服安其居樂其俗。 美安樂 其其食以其食為其也下三句意放此言民自 其書之終言其所志願得小國以試焉而不可 而不外慕也可馬溫公曰雖疏惡陸恆自以為甘 心浮事簡復還上古之俗也 相望維大之聲相聞民至老死不相往來 相開言其至近不相往來。無求故也蘇子 丁生於東周文勝俗與將以無為救之故 ノースー ここうドート

爾 270

天之道利而不害聖人之道為而不爭 之而不樂自非聖人信乎莫能與也。下文利而 盡其利愈多而不減也然老子此言誠所謂信言 害為而不爭意亦若此然一篇之言皆當例此 細事不知其言雖至近若究極其實固惟聖人能 而不以分人其思者雖强之而不為其賢者雖為 不美也非知言者則以為常談非知徳者 爾世之横目之民容其能而不以誨人。專其利 雖施及天下與後世 しいし mol、かたつ、 而其道愈有 271

以風能也此固老子爲書之大指是以二篇之中。 聖人即天三者之徳未始不同非謂天道不 一至 而聖人不能利而不害也抑此三者推 與上文無積雖分而言之 則非天與聖人莫能盡即其切近則人皆 **氐其由來遠矣故諸家注本多從之王輔** 公或以為劉向所定者然皆無所考 於卒章而復以是終焉鳥奉深哉 利物而不害物。里 一章老 子書語分八十一章或謂 如此然天即 無我故為而 272

| 老子集解下 | 之八十一章者近之矣<br>次之離合皆有意義嚴 | 六十八章子觀八十一 | 相合獨嚴君平分為七司馬公本雖不分章廼 |
|-------|------------------------|-----------|--------------------|
|       | 之矣.                    | 軍其文辭之首尾段  | 上十二軍具切青分為          |

2/3

|   |  |  | ニノー・イフクリー |
|---|--|--|-----------|
|   |  |  |           |
|   |  |  |           |
| - |  |  | ミン        |
|   |  |  |           |
|   |  |  |           |

存者數十家爾予家所藏僅十餘本校漢以下注光子者甚聚其書已者盖什 字多有同異今集解內煩擇 古者於革籍有疑關 則因之 其近是 而從

275

| 故幾於道矣  | 故能長生生  | 或不盈                    | 為金菜                         | 聖人之治  | 萬物作而    |
|--------|--------|------------------------|-----------------------------|-------|---------|
| 追矣一無矣字 | 生生一作 人 | <b>第七章</b><br>不盈或下一有似字 | 以重<br>月<br>年<br>才<br>次<br>车 | E -   | 作而不辭作下一 |
| 字      |        | 宇                      |                             | 無之治二字 | 一有焉字    |
|        |        |                        |                             |       |         |
|        |        |                        |                             |       |         |

| 故貴以身為天下者可以雷天下爱以身為天下者可以雷天下爱以身為天下者可以一並作者可一並作者可一並作 | 是謂龍辱若萬一無此句 | 生之畜之一無此二句能無離乎一無乎字下五句並同 | 功成名遂身退名一作事一無成名二字 |  |
|-------------------------------------------------|------------|------------------------|------------------|--|
|-------------------------------------------------|------------|------------------------|------------------|--|

| 核复成成 |
|------|
|------|

| 如春登臺一春宇在登下 | 日置有之之十 |
|------------|--------|
|------------|--------|

我獨異於人而貴食母的一家若與好者無此一作漂然 您分院分其中有象院分您分其由 · 沌 之 今 中有精無三其字上 獨若唇若昏一 第二 作純統 而貴食母食不 一作唇唇 末 並 有 兮字一 作傷傷 母有 作見貴求食於母於字一作而貴求 作澹兮其若海

故從事於道者同於道者下一重出道者三字大者失亦樂得之一無三樂字等二十四章第二十五章第二十五章第二十五章第二十五章 二有故字

281

| of a line of the state of the s | 善者果而已善上一有故字已下一有矣字第三十章 | 故物或行或隨故一作凡 所欲取天下而為之之下一有者字 | 善計不用等策計作數 | 禁川失臣臣一作根一作本 第二十六章 |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------|---------------------------|-----------|-------------------|
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------|---------------------------|-----------|-------------------|

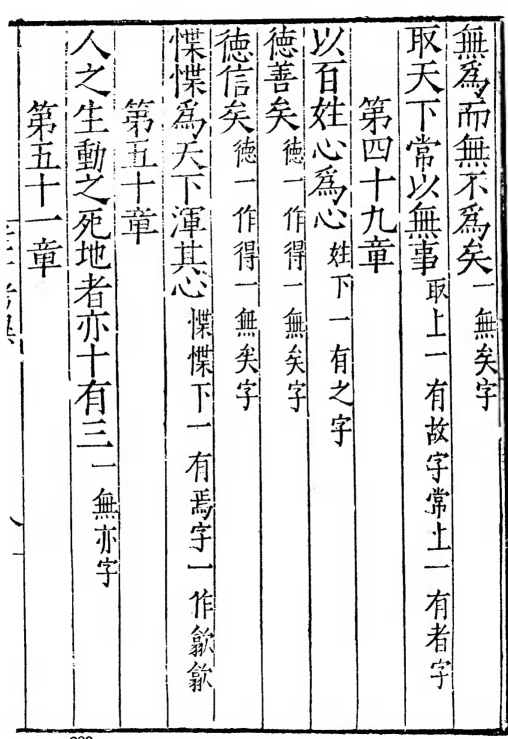
故有道者不處也 果而勿强 不可得忘於天下矣可下一有以字一之樂之者是樂殺人也無不勝而不美而美之者是樂殺人也無不勝而不美而美之者是樂殺人也無不 係將軍處左偏上一有是以字 百以喪禮處之 生兵者不祥之器 第三十 一作是果而勿强 作言居上勢則以喪禮處之 無也字 有馬宇 無之器二字 作是謂果而勿强 無而矣 無矣字

| 两名於小小下一有矣字 第三十四章 第三十四章 | 與而質下: | 第二十一章 |
|------------------------|-------|-------|
|------------------------|-------|-------|

是以聖人終不為大故能成其大少年是以聖人終不為大故能成其大少年是以聖人能成其大世界三十六章第三十六章第三十八章第三十八章第三十八章第三十八章 一有矣字

其作人 始首始字下 二有紅 目謂孤寡不設謂一作稱恐魔可一作侯王無以貴高所悉魔有萬物無以生將恐城二句下以盈將恐竭侯王無以為貞而典 以盈侯王得 也 九章 並有也字 無一也二字 一處其 原 286

| 損四至四十五十五五十五五十五五十五五十五五十五五十五五十五五十五五十五五十五五十五五十 | 东京 第四十六章 第四十二章 第四十二章第四十二章 第四十二章 | 1 |
|---------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---|
|---------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---|



成 之 就 之 貨有餘財貨一作資財 小日明守柔日强二日字一並作日 第五 第五十三章 作亭之妻之 無夫字命 作知 作民甚 有也字

| 第五十五章<br>終日號而不嗄而下一有些字<br>不可得而親不可得而就不可得而利不可得而害不可得而我不可得而脱下三句上一並有亦字<br>第五十七章<br>第五十七章<br>第五十八章<br>第五十八章 |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|------------------------------------------------------------------------------------------------------|

第五十九章 是謂早服謂一作以服一作復 第六十章 第六十章 第六十章 第六十章 第六十章

**送下以取或下而取** 難於其易為大於其細一 罪以免邪罪下一有可字 两者各得其所欲大者宜為下. 第六十二章 賣貨上一有所字 公貴此道者何何下 作以其靜爲之下 無故字 無二其字 一有也字一無何字 \_\_ 有故字

| 大十四章<br>大十四章<br>大十五章<br>大十五章<br>老亦楷式能知楷式是謂玄徳楷一雄作卷<br>在大师作乃至於太順一<br>至大順作乃便至於太順一無聖人二字<br>一二字<br>一二字<br>一二字<br>一二字 |  | 第六十四章 |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--|-------|
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--|-------|

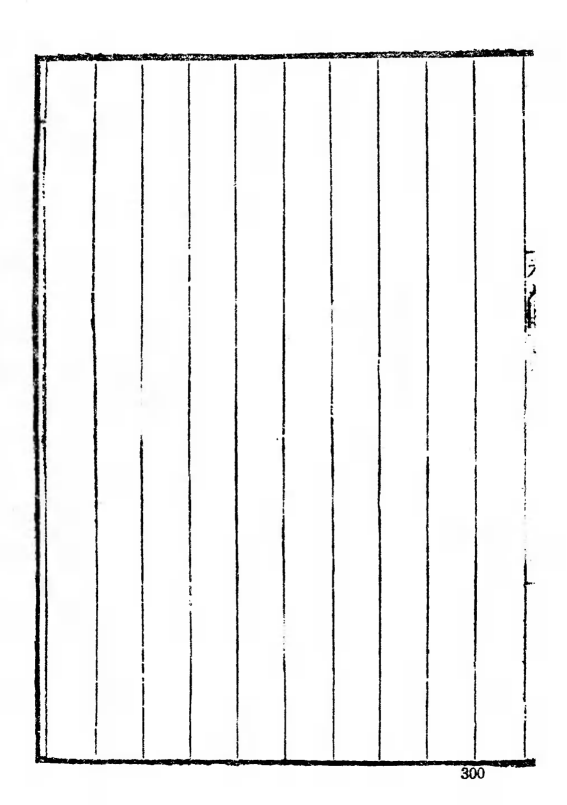
善勝敵者不手無敵字爭作 寶而持之實一作係一作持而保之若肖久矣其細也夫一無也夫二年天下皆謂我道大似不肖一無道字 故能成器長器一作其 第六十 而民不害民 無道字 並 並有其字

| 新大威至至下一有矣字一作大威至矣無則字<br>無狹其所居狹一作狎居一作安<br>第七十二章 | 則我貴矣一作則我者貴第七十章 | 故抗兵相加哀者勝矣加下一有則字輕敵幾喪吾實廠下一有則字 | <b>仍</b> 無敵仍一作扔<br>第六十九章 |
|-----------------------------------------------|----------------|-----------------------------|--------------------------|

絕状,而善謀輝一作 草木之生也柔脆草 不畏死民下有一常字 代司殺者殺是謂代大匠有司殺者殺一無下殺字 近 上野者希有了 坦 無 司而 者是武

不足者補之補一作與 其不欲見賢邪一無邪字 莫之能勝勝一作先 是以聖人云是以一作故人下一有之言二字其無以易之之下一有矣字一作以其無以易之也 十七章 有故字强大 作堅强

| <b>光子考</b> 典 |  | 雞犬之聲相間聲一作音 | 使有什伯之器而不用伯下一有人字 | 第八十章 | 有徳司契有上一有故字 | 第七十九章 |
|--------------|--|------------|-----------------|------|------------|-------|
| 29           |  |            |                 |      |            |       |



老

子

文山遊叟蕭天石主編道藏精華第十五集之四

自由出版社印

行

或

問





晋孔子稱老子曰循龍夫 虚守静專氣致采知白守黑歸根復命不 乾龍六位初日潜龍盖惟潜而後能見惕 為天下先皆潜也大的之退藏于家中 躍飛故潜為乾道變化之根抵也老子致 乙尚納篤恭非潜而何孔子以循龍稱其 了或問簽 以默龍公手著老子或問發

| 我於能能於安成王時根職 |  |
|-------------|--|
|-------------|--|

| 道可道章第一門二字此其宗祖該是其古一也言遊及言玄玄言德健言道至文言玄玄 |  | 明晉陵默居士著 | 关子或問上 |
|-------------------------------------|--|---------|-------|
|-------------------------------------|--|---------|-------|

道 (玄)沙铁着 其陰自亦 台符是闡 我有同與 竅 做亦相觀 -少少 ·被 Ž 之無此 失首因門 觀知觀阿青两 行即命章籍者常司定玄災中兵司無名 慧機情報品 欲要求 管室 國字冊 视系名 道乎君臣父 物觀玄妙妙名 也出門觀中同日少少 心雖有字 經非無点 玄遊欲要 首平二要 玄俊以人 觀等觀性

而無成名段如結繩之世部謂君臣父子而或云名至天地君臣父子而極矣亦有定位 非也然老氏之流倚門而歌却将此名心者若父子君臣有成名定位為三綱五常非常 名者非常名乎曰仁者見之謂仁智者見之 得無常其流之弊至於無父無君者以此〇 謂智無非道者道心何常可名即在可道中 305

無是名要之天出常而所可名者非 變遷瀉桑收改混 其為君臣父子者自在即混死之初能云 道 抱 而其為天尊地早者亦自 理即属議擬 的名稱只有真常的道理夫此真常大 ええ」 天地萬物之後名亦鳥有一沙者非常原之天地萬物之初本 假 池之後又當混池也那 名稱即有成形 如陵 306

天下皆知第二章此形上文報妙之門天下皆知第二章此形之又玄其自微矣 意亦如此夫曰天曰地曰母曰物老子豈毀 常上天之載無聲無臭天道不言惟玄惟點功在觀其機在聚松来明道之至大名之無 道其竅妙在有無之間衆妙 玄 同之 307

不善己故有無 不 不問賢章第三 傾音聲 行不言之 教萬物 **亂是** 作 馬而不辭生而不随是以聖人震經 與難得之貨使民不是以非不居是以不去 不 有 善

不敢為也為 問 若山深林家其就沒矣此二白比上四白 不見之以目知此道 以心非勿之以目不見太不見之 否不見可 不見可欲如入山 **沙與非** 著終日視終日見 深入林密之說也可乎 禮勿親意同勿視謂 アストン 非 勿 309

解其紛和其光同其塵港子似差存吾不知誰節中而用之或不盈淵乎似萬物之宗挫其銳離不得謂老氏不惰性误矣 夫更入細及說入身来為虚心弱志之本惟 310

其盈○萬物之宗即萬物之母歌曰然宗出之合中和而為言者大本连道於是馬出矣 港方若存眾妙之門 先姓就解紛和光同塵即去去之首歌曰然 光母家帝之先即天地之始歌曰然始由於 於中數曰冲者 在中之一就冲

岛狗天地之間其档索為子居而不屈動而安地不仁以萬物為岛狗聖人不仁以百姓 地聖人大道言之天地聖人之道不着有太否守規中氣也而非理術也而非道此以天問中之義與養生家守規中之說同數曰 不着無不着動心不着 静而常無以涵有 為 312

静出于動此其間即所謂中也于此守之 多言数弱心名可名非常名之意若守規中 以基動 統動就静此数 觀之上 無所守而天地之道盡是矣若說有 僅其道之緒餘 有 無 訓 動静之間乃道之所存即以索 無排 也非道也數可窮道不可窮 有非静 山人語為口質可此 北 動 而有生于 313

時奉奉祖之人身天地之間在乾坤大雅之際即廣也八人身天地之間在乾坤大雅之際不是謂玄化玄地之間在乾坤大雅之際都在京東京東京東京東京北之間在乾坤大雅之際為在京東京東京東京北玄地之間在乾坤大雅之際和大學不見是謂玄北之門是謂天地根為 問謂玄北即索篇也可乎回非也索篇似部 びえる 314

中也謂谷神即玄紀也可乎曰亦非也玄似 郭玄北似妙家在動静有無之間意即所謂 属無紀文属有有無之間谷神居之然則老 義谷神似玄不死似犯若回谷神不死是之 謂玄牝而非謂谷神即玄牝也在丹家為虚 說何居回谷神不死四字乃盡玄化之 **穴在什氏為靈明** 一念在吾儒為心之 315

產靈知覺具眾理而應萬事者當心不透回 即天地之始乎回然天地之始象帝之先天 玄牝之門即衆妙之門乎曰然曰天地之根 勿忘勿助有事勿正之為得甚我老子之言 地之很敦妙之際綿縣若存其義家精是言 天地間之氣如此其理心如此而後人竊之 以調息是点得其緒餘然終不如孟夫子之 マメル 316

天長地久天地所以能長且久者以其不自生 然終不可得而状終不可得而名 玄牝似靈堂谷神似主人的中者在中之義 件而異其名如心神意念之類素篇似方寸 似孟夫子也○或云豪篇玄北谷神松是一 天長地久草第七郎来而歸之無私馬 不根

身存非以其無私無容家已聖人無私成私與天故能長生是以聖人後其身而身先外其身正 身 儒當先而先當後而後當外而外當存而心此聖人光子自謂吾儒聖人正與此别地有以異子四天地無私無心聖人成私 儒當先而先當 更無私心血無成心若什氏但說後不說 极而後當外 少 而身先外其身而 吾 存 318

者是 此或回此沒之乎言老者天下有成私之聖 外為存無私成私自私自利来後世之機以 但 人乎無私成私終是無私語不可執 什氏心有先而存者先天地生千劫不朽 說外不說存止是偏枯老子以後為先以 上善若水章第 也 不争乃 其上 要文 白無 理 矣私 非 而而 慶言 有 319

治事善能動善時夫惟不爭故無充矣。 一善差水水善利萬物而不爭處我人所惡故一一語是為難 問水無心不争利而處惡水有心耶曰水何 公我是小即水以見道逝者如斯之意以有 心者視之水就下而納污若見其利而處 オー 320

持 追者公者信也天一生也是道道即是心如流行地 要 再 而盈之不如其己揣 者心者信也天一生水天無心而以水道道即是心如流行坎止潮汐往来無公演識得〇或云天下至大者莫如水水 持而盈之章第九 抵胜生多是寓言 而言此 老子小多即 愈 以承 之不可長 物讀 保之無 金戒丸 訓 即 為

321

身退天之道 滿堂莫之能守富貴而縣自遺其各功成名家。 通置座 **兴章字字明** 他等下家 抱心 点己 天生之之 晚章第十战小身 店 一能無難少專氣致柔能如嬰兒 道以 白 無客強 解凡涉世者宜寫 来上 其文 道持 愈盈 玄保 而銳 愈反

322

生而不有為而不恃長而不牢是謂玄德高點無無無為義而不恃長而不牢是謂玄德門門監能無此乎明白四達能無知乎生之畜之開監能無此乎明白四達能無知乎生之畜之 者馬夫玄為遠為同則淺近而立異者皆不 曾離五色 為着者天其四色 耶其無幾玄之 得謂之玄夫五色皆不可以名玄而玄又未 除玄寬能無症乎愛民治國能無為乎天門。經濟體 問玄之說可得聞數曰其字義点有可釋思 323

東方未明昧晦未辨昏昏沉沉其色相似予 教耶故回玄天曰玄穹衣服 心有玄色 為玄常至獲罪去玄遠己天青正未能玄故 数回其正色那点彷彿之詞令人都以天青 制小臣不得衣玄如俗所云黑墨緑為近當 以為考着之積而為玄非即以考考為去 シラン 324

當其無有器之用鑿戶牖以為室當其無有室 三十輻共一數當其無有車之用挺填以為器 以明有 過半己 発于和光同塵知白守黑 安陽指而名之故 回同謂之玄玄之又玄於字義釋之玄德思 三十輻章第十一 一此無亦 字承 從上 上文 諸而 無言 字提 生出

之用故有之以 無無中生有無無亦無有無問無之以為用由有之以為 自 相 有 生體 為利還是看有知有之以為 的利而為之若欲無之以為田州而歸無天地問道理不得不 用 相成利害相 無之以 傾 其自 無 為 有心無無有 利可見有 用 無 不 而先有之 而之有 弱 無 326

什氏不說無亦不說有有無數忘又吾孟云過已然吾儒不着有点不着無有無五 子之虚無即其所為 老悲其貪看上一解練 則重產無一邊以為狗生 子言暴不言無且曰亦有仁義而己何必曰 為 用亦是着 無有無二見病 私利 法 者 也而自 執 頹其 有者 則一般此老 私自利 教人之意 戒所謂黄 無互用

馬也 聖人為東京等不為之為一不能的視察室天明之為一人因為一人因言。 利] 利此義文 对智服前光景 中令 而似亦似 不舍可不 知有見相 有之盖蒙 之為上然 害害言用

問 隱乎曰非然也此至理心實情似反說心直 惟五色盲目故親思明非禮勿視惟五聲 至爽口物多快心事過其害易見其理易 說五米恂炫豈不奪目及而觀之其明乃宗 五聲解耳光氏反說無乃不近人情幾于索 五音鏗鏘豈不貼耳静而聽之其態乃 目之子色耳之于聲吾儒順說五色盲目

(大史氏云浮世約約眼前一切皆為目也實 馬作用少别而體無不同者〇不見可欲 耳 座 乃相為用而非 右 漸消產事在銀魚金帶燒腰光暖乎於 不亂難得之物令人行妨可作 故聽思點非禮勿聽正與吾儒互相 以相及但差氏點之聖 縣書之 族 思 明 330

老禁失之若能后 電為下則辱為上海失皆根龍来 何 益状 不則可寄於為吾有身及 為吾有 意 一篇 員大惠 之 請貴大患若身吾所可鬼惡為 爱以身為天 說章 吾有何患故貴以 身裡 名聲 被而 取廣

當其寄托天下之時即欲貴歲其身而不可以寄托子 記 以寄托天下而可以寄托天下者必不自回此詞不可執也言肯以身為天下者乃 聖人貴以身為天下丹爱以身為天下

实 震 以身為天下乃愛以其身為天下 不點摩 以此盖 說小舜禹 太高渠不論 孔盖不得不 有之以為患無之以為貴 頂 坊区以 有 放 如此下班 天下而不與之意言無身者 治亂只是為人其 踵是數曰非 酮 無身之無患其可貴 則 然也墨 有所不可回墨 那 桁 子正自 偏 不自愛 已爱 333

够明名 視 其一世之不以無無只不以無人。 視之不見章第十四 得之無于有此相 不 無 334

是謂道紀 をた、人引 者有非終有点自有為之有者無状無象之 而不遺事物耶又與身中造化隔着 問此章就無是何物有是何物若說事物 不可見聞差說道法又何有状象豈說道法 恍惚就在後章無不然無固自有為之 其後就古之道以你今之有能知古始 一塵是 335

〇太史氏云歷代真詮回存無守有煉情 天地生其熟能知之〇宋圖离陳先生名 两忘即造化在其中而事物不是言己非 觀心有所本說 錦布夷本此今稱道紀司太本此又思玄 中上寫有精 有物之義執古之道然 本經首章 心歸于 理 336

諸故強為之容豫考着冬海川猶子若畏四隣 古之善為士者微妙玄通深不可識夫惟不可以見不當執有也 以見不當執有也 智養衛子 物事都選延丧敗而已奈何 有之妙放不下眼前種種的勾當可惜見成 曰不依一法而心常定只為信不及無中生

何 問有道之士循 据納污些子妙計都在于此然渾子若獨 居回此即所謂玄也若子一生和光同塵 有道之士猶豫儼敦既知之已渾子若濁 徐清號 新子其 不盈是以能 に満着 338

非真 今之賢智者但 侈靡不有是真濁 非 也靜而觀之自知其為人此濁 **愚世之道其愚不肖者** 不思其清以至指 徐清是真牛真馬也 潘 也如呼牛便牛呼馬便馬 知居已于清而不知若濁 17 狂 、わ 非 而 自您無不為放 若で 自謂 安浔為人其視 獨是不清也 而徐清之 能 非真馬 居已于 僻 339

道也欲 盡豫故回若回強客餘城此 萬世耶〇冬沙川 預備者務子若冬沙川是冬沙川 張賢智之名豈取愚不肖者所為以 子姿電千里老子自處還在賢智之上并欲 自居清生不露 保此道惟 特盈保泰莫善于此要 既臨深又覆薄當何如 持盈者得之故 徐生以上無 不新成安 插不足 赦 其 340

致富 非 盈者 (産産 極幸盈損 僅 致 虚 其似守察伯有 何 僅以精神言也 極章 情勢不除 根 物 和 第 草 克 黄 道 保者又 第十 目体物原盡之 何 六 思之 作出也損而此 物 非 虚至言承 思、 僅 極于為上 僅 静無道文 ド人 址 復企為而者安 夫。 情 不静 不 言亦 但不 當盈

王蓝 至命心由此備習去又 理故曰萬物静 物皆備于我道不離物 天天乃道道乃久沒身不 得其復復其見天地之心觀始得萬 極静篤道 觀者歸根即復也而静又 理基微 觀皆自得道止觀什自 何須該着萬物耶司的功夫甚細吾儒盡山 物即是道亦須 回 342

常 是謂 休其實歸 自常知宝之無常即 澒 則吉故為公與王容似冤廣公似無 何 解字義只就容公王而義在其中言容 無 明 明 根自 吉之義夫不知常者自無所容知 物 故 知常回明不知常妄作函 不 静静即 歸 和復 則 不静 **凌命非有** 之常矣不知無常 如人 等級復 死 私此 触 則 知 不 343

常便為世所容而寬廣不必言矣此重名號 老子言道何乃及名曰請者篇中侯王君臣 矣只可云久而不始知常之言盖如此夫曰 不重字義曰天道心名號子曰天亦是名如 衛而尊之意至天則無以加矣道則紀千天 至天道而極名號又不已言自容至天有以 王只是王天子是天子亦有王而不天者然

乎其意湖矣豈座產養生家言如山人富 闋 私寡不穀何憲 子之書不獨養身亦以 耶若必以道 稱皇稱 兵之說 不忘周室經綸手段此暴露一 但保 朕 理 不 以其血肉之 解 觸 非 名 有 则 班所 なろ 位素 治 天下當其 王 稱通上下言之古 驅 王 元公皆 者 义 說不去 状况其道 郏 微 有 西 况 手 出 位 微 老 者 國 逐 理

上, 大上章 大上章 我 上流大 成事遂以下與上似不相属回若不以 我自然。玩俊布言自然章信不足有不信則处馬有不信猶子其貴言功 政立 一就皆可只云自 私自 则 此有 不 也言 346

會三令五中當時出自然雖不信者太四 然盖以 詐 害 自然 平皆回我自然非 調 可知体 朝 EI 與上相 三暮四愚 八當時諸侯王拱聽八當所諸侯王拱聽八 而功成事 恐被點首非自然而以為 一大信美如五伯葵五白然也我自然此我自然而以為 一大信美如五伯葵五之 属夫不 信 而 取 信子言其

構怨而後 得 愈東而道愈薄矣若功成以下 文其次似三王之世又其次 而能使百姓皆謂我自然也去太上遠矣 第文不相續耳自然之道治世養身 可太上無為而未當一無所 於無為小此章之意也始於有作 合能連 衛俸而有 成 則 另起正說 為雖 插 塗人耳 伯 **美**興 有 世 348

皆回我自然 見及至無為衆所知故功成事逐而百姓 智慧以下三段其理易 12/1 見仁義禮 明道 智之自 理 非然 自說 然来

為大道則親之畏之者與太上等矣太上親為大道則親之畏之者與太上等矣太上親為大道所養不是以名之大道仁義亦不足以名之心愛不足以名之大道仁義亦不足以名之心愛不足以名之大道仁義亦不足以名之心。 点透大道殿有仁義仁義非大道即曰仁義

と一下父司 問考怒不是乃属仁義與上不和有考慈意 盗城有餘即治平不足天下無事庸人擾之 同以為文不是令有属之什似已民利盗賊 詞者非以盗賊為不是也此有餘即彼不是 乃稱不見得無強乎曰非然也此真以文害

351

菲 悉其智巧此以 而 天下己安 被 謂 而监贼安 訓 以利 絶 巧 利 来天下後 己治 中 利 来雖 槌 生 巧感而 利性 而 則調 順逆不同 不悉其不足 殿亦可也故曰法 被竭忠盡謀之士誰 此多事矣夫此盗賊 彼以巧應此以 無盗賊而 其巧 则 絶 利一 巧 和 15 令中 乔川 利 何 使 者 往 丣 P

352

|     |                        |                 |     | · · · · · · · · · · · · · · · · · · · | ·          |
|-----|------------------------|-----------------|-----|---------------------------------------|------------|
|     | 絕學無處唯之與阿相一令之學者不過——指摘名稱 | L.而 趋<br>以 友 學  | 意知此 | 國今立                                   | 章盗         |
| 1   | 炭唯之                    | 以及 學 聖以 憂       | mt  | 女浔蓋                                   | 敗多有        |
|     | 與獨阿相                   | 絶聖智也為學以益之為無憂草第二 |     | 今安得盡臣而告之文                             | 章盗賊多有知此義者可 |
|     | 去幾                     | 聖學十智日智叫         |     |                                       | •          |
|     | 何善之                    | 有益來章利為聖絕        |     | 不足故                                   | 以治身        |
|     | 少與惡相                   | 學目方点無損欲承        |     | 有屬其                                   | 出可以        |
| -44 | 去                      | 其學損聖            | 1   | 說                                     | 謀          |

何若人之 **肥肥如享太牢** 見之未放棄無子若無所 如登春臺我獨泊污其未此若 池号、俗人 歸,聚人皆有餘. 354



稳 情 顏之所謂忌也何唯皆應聲唯急而何緩 有差别是非点何定 均之學 當認和聚人方盛 宣尼好學总憂老子給 若初不學則所絕者何事老之所謂絕点 哈喜急而惡緩其間 也有 好有 淌 絕然必始于 衡 相去能幾何善惡雖 而我獨未央眾人 心固是不同

衆人之的的以已之問問而為衆人之察察人之心合下如此又安能舍已之春春而為 者状衆人皆有用而我獨預都我之不如 不求在人又鳥知太牢之為美春臺之為道 失未被之心常恐有餘安知不已但求在 快己而我獨恬淡衆皆有餘我獨不己我思多 以此而其愚于人品以此但贵求食于母不

夏未知能盡道不 犯徳之容章第二十一上言絕學 犯徳之容確道是後道之為物惟沈惟 之容確道是後又言道 不能之容確道是後又言道 不能之容確道是後又言道 不能之容確道是後又言道 我此皆侵絕學中来故無有畔援 好惡爱欲聖智俱失仁義若遺以無幾其 歌表氓其 自道關學 不之道無 窮為者憂 被物而若

以慰眾南吾何以知歌南之然我以此玄之圣宗世門一以他安京中有象物真信者在有精其精甚真其中有信自古及今其名不精養電家物 問道之為物何物象何象精 以為有非道 無象之象無物之物不精之 在與然竟不知其為何物何象何 也信 以為無心非道也意其中 精不信之 信 何 信 信 信

和馬之氣 中義在前後 當点不遠試求 中之先天歟曰 也豈無極中之大 際無過不及 之在前 歌曰 左 在 鳥 吾不 恍惚写真之象或点不遠盖 後 右 不 極 即 华 2 如立卓爾者 間 和 數回馬手知之或後天 知之属之理數曰吾 不 離子此求之思過半 試思其中之中之義 而其象在 非 耶思之 有 無理氣 無 359

道而立者非耶吾又安得而知而卒莫識其 聲無臭上天之載者非耶孟之不發躍如中 袋之矣當十里〇老子不但言其中有 中之中未當後事于恍惚的冥之際而思以 所可知其難名者乃其常名倘未曾求之其 又言其精甚真差震髮不容假其中有信 何物何象何精何信也其不可知者乃其 精 360

其中當另為一款與下文二句相連俱根道 去以見其為常名常道也故下以衆南替之 于此常須理會○或云其中有信 文義亦相属許之 之為物說来言其中有信自古及今其名不 刻不容與不知何物之精而能至此吾 即 则 全草第二十二八此 粘承着衆 上甫 玩上文三 上言 361

是以聖人抱一為天下去不自見故意論與全柱則直達則盈弊則新少則之為以為其為大下去不自見故問直接則盈數則新少則 彰不自伐故有功。 堂能與之争,也所謂幽則金子 明不自是

|          |                |    |                   |                   |                     | 1                 |
|----------|----------------|----|-------------------|-------------------|---------------------|-------------------|
| 白然言之此自然为 | 自然章第二十三則新之意又提出 | 在矣 | 宏真精真之内以為應事接物之本一固有 | 于此當在曲直新舊多寡之間而求之忧惚 | 成又回得一而萬事 畢前載 營魄抱一一本 | 以為之一者在天地聖人各得一以清寧生 |

松失者失亦樂得之信不是有不信 松道者道亦樂得之同於他者德亦樂得之 道者道者同於道德者同於德失者同於失 者天地天地尚不能久而况于人乎故從事於 希言自然故觀風不終朝縣雨不終日熟為此 問希言自然謂人军言自然者果如此什 日思意以前多言數斯及觀則此希言自然 É 同 364

寡常人言語說得走離便多勉強! 者 能常多即以天地觀之和風甘雨自然長 事于道者 者盖以凡 見天地点須易簡 飄風驟雨 似謂寡言語之人其道自然盖吉人之 體天 事俱要立異故多勉強鮮有得 不無過多便不自然亦安能久可 地易簡法乾坤自然随處 而况于人乎夫人之多言 不自然安 詢

馬何害其得且得失太何常之有我此一是 與失相去何若楚人得方不嫌于失塞翁 其于此道信得過無有不信故能侵事于此 故曰希言自然○問同于道德者道德樂得 倘不信便不能同多言少得其去自然遠已 同靡不有得有得則可久而於道也幾矣由 之是已同于失者失亦樂得之何居曰得 366

固為有 為 排 所得者大 君子 同過其 被 自 以為得 一見足 不髮 得同 非 立章第二十四意 語 償金買已出此意也故證父據 可 云 千失者 上未是失昔伯 所失實多諱 各 與人同功其人未可知 得其得各失其失 知己 同失樂得豈謂 一君知禮 說承前 自章 人以為 同手 見曲 是 耻 得 也與 以則 獨 下全

不立與 故有道者不爱也。 則直 之而 京見 馬 政 立 路 意趺 一相及用以什之 大在道也日餘食 明自是者一 368

食且行 彰 食替行之義何 大步疾走其身先直而淌 也亦由也盈科 于爭人安得不爭物或惡之宜也故有道 之則 朗 有功猶之食與行也乃践而路之 已不能 餘且對矣夫不能食且行者見吾 無忌復 後行路者不行豈不相及 居夫人本自能立能 餘且發馬則先自 兵 月月 除 自 而 369

大天大地大王亦是為然之自然是人人大天大地大王亦是為然之自然是是一大大大地大王亦是一大大大大地大王亦是一大大大大地大王亦是一大大大地大王亦是一大大大地大王亦是一大大大地大王亦是一大大大地大王亦是一大大大地大王亦是一大大大地大王亦是一大大大地大王亦是一大大大地大王亦是一大大大大地大王亦是一大大大大地大王, 大个大、天智生 域中有四大五 道此 原承 天道 之香商 而而 歸言

曰道在 之自然生道道生 地 有 不 混 夭地 熊 成 道 先天 尚 触 故道 不有 無 生 地生天 法 形 太 天 自然自 天 地生 極 地 熟 生两儀道太 地来生道在 可窮道不可窮 쇘 地者先 無 地 天 地 極

地 也 生混 矣 也地 物 而與 自 狱之道 重文 鎮岩 静不 th 杰相 372

輕表 即 其義何若回什老者通其意莫泥其詞知躁 静為躁若然則失君已知之矣輕則失臣 則失臣若躁則失其所以為君均失也 輕君而輕乃臣道君而輕下同于臣故 以火者少異謂輕則失君躁則失臣心得了 知輕知若即知臣失知静為照君即 1.64 臣器 則失若為 知重

日でに 然君臣等字点是借言不必粘着萬来夫失 自當重己 末君臣二句只根首二句說言凡為君子皆 則失臣云云然以輕属之臣何也可以分言 臣為輕君令臣共非君重臣輕耶而其道 君之君即躁君之君静為躁君心說人君耶 不可不重静而萬無之至又安可輕躁我輕 ラスコ 解者乃以君子即屬人君而失君 則

374

急則失人君之體此解易太史氏云我差輕率則失 会》 善 強行 無轍迹章第二十七之 苦言無 下做此 可開善結 四架 瑕 論善計 無 耀 約 臣之 詳 而不 固 道章 回 與亦 解是以 上重 文自 不然

認 問善行以下至不可解似無容解已聖人 下太無可疑 不貴其師不受其資雖智大迷是謂要好為時間是善輕素其前人不善人之師不善人善 常善教 除行善是也襲明 人故無索 惟善字龍字貴爱等字俱要體 而且善樣是樣人亦無形 一常著教 解見前以善而 品な 376

不善人改人之不善固是資益以廣吾之善太善則不善人亦吾之資善人之資非必資 聖人所以無棄人之意而解者以為以已 人之善則者固人之師無蛮人之不善而我 点是資師質自 師善自及人乃住不貴其師好楊己善不非也至不貴其師云云方與上相及善固 相因此重貨一邊二句正 力與上相及善 明 377

スコラ 善差此者 熟 善者資点須是炭惜 **社等**為術 矢口 能 雖智大迷此其中 是 道大其 东口 2 祖手 雄章第二十 ノえ」 是調 宋段 都開 炫 在天 下野山路 明 彩。京章地 有要 他 而 赤洲 非報 妙 可與 老上 存馬非聖 目月 自見者 子文 一不 生必 大相 其 學粘 明

378

未喻行己在清 武馬回以清濁為黑白此後之乎言差者 雌為谿唇為谷己知之矣守黑為武竊 用之則為官長故大都不割要随村器使能官長萬物 操而割則他手致刺割天下谷常徳乃是復歸北樸樣散 成復歸於無極知其禁 濁 間 猶然不可為訓守黑 標散則為 則為 379

黑白之說不過借 者 豈非知白守黑豈不可以為武此玄學也 者皆黑且 少江 炳 濁黑也 耀事蹟的 人皆彰明 行日中我 ラブオー 凡 少口 我 彰過為表暴大其聲色無 朗 顯然可指者皆白 在陰 獨韜 白建白皆為之潔乎如功業 顏色以明 裡人 · 時人皆 炳耀我獨沉潜 在 隱 凡混 外我 顯非必清 在室中 然無形 利定 白 白 380

禁約可以為舜卓文君可稱節秦始皇可 聖如近世数人孝某之流自殺其身流毒百 **尚白而子好玄玄白即黑白之說若必清白** 人以黑墨絲之色為玄可見黑即是玄又云 不分皂白皂心黑也亦玄也故楊子云人皆 而濁黑人皆去清而處濁則盗跖可以為夷 天下萬世未必非此說為之老子吾 381

夫子所心師者其道乃至 潔白亦在其中就是清 亦 當黑 在 吾儒只在許多知字 所謂 則當 許多守字母意必母固我當雄當此 和 光 任 雌當黑便黑而我 同塵者正如此然老子病痛 自 然又 何 獨 而其作 潔不要表暴 守 mf 此往 郎但守白之 黑不 用異于否 與馬 當 儒 順

安排 聖人一天地之心萬山大川青天白日太 為守白老子 弘及在此我獨守雌能為守雄我獨守黑能 先知雄白知其在 式而是 不無形骸尔汝老子欲和光同塵而形 自在行漆丘垤不遺又何必為豁為 四 期處世混俗而其私意品在 彼而守之于此未免計較

有 因其文義在或行之下或隨之上言有 必 随 非 似吸吹是呼 不 聖人處一化齊 有戴便有原 而 可 雖 為 初 有 無意義而是以之上 而為者常至 強蘇載随俱是相反而實 為而謂之無為 則成者 執無 法以是而助 敗 御 有点去 若 也太宜可 行 又 随 其太 哈 和人 毁 關 者 行 基 385

大いこれ 與天下那不得已 佐广者是 通取 道 主者 章天佐 ノラー 軍人等為 果而勿強 後必有 言品 **运年故** 則老人人 天為 正下

道不道早已 問老子以為富國 戒篇中每每及之何也回以弱為強以柔 之心果為成功之本勿於等是居功之術為天道上属人情兵不必有強之點貴有 老兵殘進欽退速古今将署不能易此孟 剛此其家善譚兵者干戈荆棘師 天下 者以道不 強兵之書而此若以兵為 387

多公人和不於我也黄石公私去 人和不於我也黄石公私去 人和不於我也黄石公私去 敷 いた。た 談道即兵事第三十一時 リオー 非與 则法成不 孔在 臨人和 外上 道章 而當 不信謀大 言為 聖 兵一 法以也

388

均始制有名名的既有夫的将知此知此所以物将自寫天地相合以降甘露人莫之令而自為常屬名機雖小天下不敢臣候王若能守萬道常無名聲無名章第三十二和桐數子 始幹道之在天下由川谷之北江海 問道常無名作句樣雖小作句則道是 又似有名且無名前已言之若道常無名樣 不相樣不 道法自然自然之道蔑以加已故天下不 是文義不甚重道無名構総来有物渾成 后無形回還當五字作句而無名<br />
基斷樸 作句下雖小又不知属道属撲道難說小 下文鎮之以無名之樣樣品屬上文然此只 一意言是道常無名而且至樸雖小怒承觀 地生小莫破大莫戴又撲質也質任自 しじえり 先 390

とこと、人目 為物 座 物 殆 母後始而母由 2 天地不能 止差 正守之 功 辭 就 他不當 道云云言為 用 其 能主為 而不知 大 違人又 有 如此 横而器 但 止是求 物 雖 既有便當知止 物至道而止川 何 無 天地合之 始制 煩 名 小加于道之 令而 天地 有 名 能 均 始 降 知止 名心 也無 有 名 至 3 名 江

夷遐 寧絕 常能守之庶其永久 天地 如回和氣致祥 江海之孔濫而無所歸東己豈不始我〇 都反正恭生于否偶見一方其福自和 致祥理的自有将與複样事品 限僻壤山澤之間 緼 相 化生和 合以降 風甘 甘露此理又如何可天地 雨景星慶雲回世道 而此時 有其理 义 問 清 族 非 何 392

者高 这一性大口 ここし引 者富強行者有志不失其一人者智自知者明勝人者工 問死而不已者壽其義何居曰難言也否為 大口 知之此其間公有先天地而生不以生 之仙 智自什 人者智章第三十三以亦 所者(又) 而承言上 死而形被馬 未文 的和 乃止

北遠北近北有北 當心不遠盖必有超乎生死之外而非造 後天地不死不以死已者 自 如千劫不毀吾儒心有堯舜之心至今在 形 日思之無能名就可以形即 大道说号章第三十四 且死一過再作生涯難然酸水非可以聲色見者當 無 不敢 臣 在 什氏有一真自 說後 来無 無名 化者 非樸 394

五十次月 大可 八家章第三十五 The state of 體意 之而 也 大能成其私言 然為主常無為 物 之作馬而 言承大 谷、養生 新可罪而 言備聖 體身人 終

足聞用之不可既無味之味無聲之聲用之於此道之出言淡乎其無味之味無聲之聲用之於東與明子家天下住住而不害安平悉樂與倒過客 意或云尚時関令尹問道于老強其著書 問安平泰 者康恭能明不言之之之。

樂餌以止過客疑其别有大道故老以此告 母徒求我于言語文字見我于聲色臭味則無窮聽之不厭用之不可既執之不為害子 言雖平淡無甚意味與事無可見聞而其時 樂與餌過客非不止然橋涉聲泉猶可見聞 用之易既只可信宿若以吾之道而出之于 之言雜執此無為大道天下自是和平今有

于 游客 国 與而然上 知不此言 雄為則大 章之出道 知意入何 雄然于等 守老機自

398

造 道即回此此人我上說便不勝其私意若此 由 問老子将衛必張 由翕而張顯諸仁蔵諸用亦自張而翕春夏天地不能違而况于人乎不翕聚不發散固造化上說道理自是如此張弛靡與之說雖 冬元亨利貞皆是物也老子明天地之道衛而張顯諸仁厳諸用亦自張而翁春夏 かス 緞 横 押闔之術安所 雖

機此 道 监機之意盖欲人常蹈生機毋蹈殺機常 自 蘭造化之機以示人而 脒 處于去 稍使強剛常在我則能當處於 而 額有 之何 理返而求之身心性命亦此機此理 而無為物 分的之仁争先之義我但老子常 如耳不然仁義禮智之道豈不是 所縣推而廣之天下國家 歸色於柔弱馬此、 碩 गार्न 則 400

他而欲作吾将鎮之以無名之樣無名之樣点 道常無為而無不為侯王若能守萬物将自化而欲作吾将鎮之以無之道則道点何心以 養理人則聖人無将無欲無固無必也 董常無為章第三十七章而申言之養也。 強使柔弱卒歸之以無之道則道点何心以 強使柔弱卒歸之以無名道則道点何心以 屬

将不欲不欲以静天下将自正 静天下自云而化可知矣〇上自無 而知止復逐於無此自有鎮以無而自公不 動作又鎮之以無名樣無名故無欲無欲 無為而無不為候王守此萬物自化化而有 太史氏云無為多落空有為多看相此道常 問道常無名章已該此義復申言之 何居 入れ

| <b>光子或阳卷上</b> 終 |  | 吾人所宜世守者知止無欲其要決矣 | 凝其有有無交入名言两忘而無名之樸 |
|-----------------|--|-----------------|------------------|
| 羅模刻             |  | 止無欲其要決矣         | 百两忘而無名之樸則        |



你有以為上禮為之而為之而有以為上禮為上之為其人為其之以為上 在為上 在為 著 以具也 406

章觀之上仁 军言性與天道孟子便 老 無異同言 夫子只統一仁字孟子開口便就仁義夫子 氏析 而 有以 而分之点逐於一然老子所見固 有深淺 為 為之 用点殊非淺近所能識 者 又何 而 吾 以云失徳而後仁曰為 儒 無 說知言養氣出来道 アス 一以貫之松縣 為似 战属下德 即以此 松一 自

被豆豪見色唯之與阿相去幾何而天下後 德至于義禮皆属有為立言毫忽不尚若攘 德是以無他後又言夫德則當有德矣目前 之有以為即失德亲豈不至于仁前言不失 之不失德猶後之失德也後之失德是即無 知所爭者何事兵言甲胄林酒兵戈乾飲 而仍大是人情未进滋亂多属爭攘又不 408

不逆不信匹戒前識抑以先覺豈其 部分 必也 彼 王 不識 豈非亂首至前識始愚光為確 外多事馬故 什 庆 儉 如夫子之議禮 小戒業識夫子不貴多識皆此意不知順帝之則識 品無有又何有 所無事如無之大智而後可必 天下無事庸人擾 始 愚

為天下真其致之一也天無為得 昔之后 物無以生 一部指 得 一章第三十九 将恐城美王無以為貞而貴 在以電将恐歇谷無以盈地之一也天無以清将恐裂。 一也天無以清将恐裂。 一也天無以清将恐裂。 得地得 無此 為不 以寧神 之办 恐以是一 道承 将新地 いるの 410

問 自上言之抱一之一 則言道矣此以下第三章道生 當與 極点吾儒口中語 同 解之者云道是 似属人身混而 411

道又曰無名無形有物混成道之為物 竟是何物上言無為自然庶幾不遠又不知 氣推氣不盡一欲以理言理何名一及寬思 惟惚而其所謂一者卒以英得而名此之得 維不知所以即老子点不可得名強名之回 自然之一在何處欲以形水一不着形欲 一竟得何一或曰一無所得得即是一得無 惟恍 アス

谷為盈在 有一一即是得一 理 所以天不一不清地不一不寧神不一 **瓜無有氣一即是一是二** 非得 不盈 物為生在王侯為貞固無有致点 在天為清在 杨不一 無有形心無有名心無有 处口 不生王侯 地為寧在神為靈在 非一得即得 不一不 貞 不 413

各 不清 女総 魄 回 所君 则 帰 テ人入于 子 不靈谷一以虚 雜 六 以皆竊 形 一之一而 震以氣 黑 则 得 所以昔子思子云為 不不類 壅 則 则 知貞 不寧 いく 所以 不生 塊 何 者 则 ak 侯 而 不 盈 アス 回無 王 但 非 观 物 丽 斯 有 414

谪 為下賤 天下不 不二一言可盡無幾可名 以下只承王 〇叉 便不免于職 非 我 能臣 即回下 問此章前只言 作 古必欲得 王侯若不 俟 故 賤 而言至高且貴者莫 八王侯 排 其所以請求之际莫 自稱 得其貞一而徒 也基本近于一貴 一後突入下賤豈 什氏点云不 少少 自 415

而貴高 基回本則 云 必 玄 之道常後貴高 相 同 及者道之動章第四十 P. 以歸 粘 アス 贱 7 去 F 為 說下賤 M 不 遂 則 說 致車以下又 自 無以 立言之序意由一質不 到下贱又從 為 該 說此 以貞 到又 以上只 及役 賤永児 說 持下 玄同 殿 憲賤 いな 部 說 杂 歸同 到

416

無又生于 問 嬴 回有 天下萬物生于有有生于 外大 之動弱者道之用天下萬物生于有 無生于一一生于道道又何生回 有 極之先吾烏得而知此萬法 有複返于無有無 能也 無無生 相生 一何處 在 有 417

動明 何處之旨也 iti 418

大器晚成大音希聲大象無形道隱無名失惟 為下士所笑豈不是道 段否曰老子之道無為自然至平淡至高遠 上士見其高遠下士笑其平淡無非道也且 道生一章第四十二两中言之心重 不笑不是以為道二氏索隱行怪還是為

道 ん 陽冲氣 教我為稱 生 陰經 柔多 生。乃而是

身恭知自 及 大學和起 名 至柔 四無為之有 與身章第四十四 親身蓋 -120 貨電信息 厚。 光正不言之物 大多得與已熟病 而此 言前之章 無為之益 厳益 或光山 厚 ラ義

問矣故提出以醒人而得失則名利皆有之打功名者富貴不足以累其心名與利則有利清濁不同故三代之下惟恐不好名而志在其中盖緣名利两關利尤難被而為名為 然甚爱点可說名爱名心自有對所爱在名 問大費多蔵之說似點指貨利言而得失点 ナ 422

其 節 也 所費九 此似 五宜寫 名 知爱 和 無之 名 大 一通置 名 利 之戰而 故 與 秋 利 回烈 而得 地 俱 同 有 故 座 不失 不 士 否曰前章 回 右 ×. 名 則 狗 大口 0 與身熟 爱 相 有 名 分 拿夫 道常無名 問 名之費愛 **兴章真萬** 失知是 殉 親 就 利 名 インス 均 狗 利 423

無為之道所該者廣兴是就名利得失言之母 我居敢其用不数大盈着冲其用不窮大直 是是物也 大成着缺草第四十五此点我得孟之寡欲 大成着缺其用不数大盈着冲其用不窮大直 大成着缺其用不数大盈着冲其用不窮大直

為天下正為正言二一大法門若納若拙此老子一生作用大成大盈大直 躁的與静的而躁静二句又與末一句清净二字、 七十又月 異曰老子于此道理盖三致意馬前明道云 若批差辨己寫前為由全柱直中老子一 學術無非是這箇道理他日告吾夫子曰良 云猶說得此此章言愈簡而道愈精矣若屈 明道着昧前已言之此大巧若拙又何 巧羞拙大雜若討誤勝寒静勝執清 ..... 一句清淨二字此 425

天下有道都走馬以糞天下無道我馬生于郊之無欲 買深蔵若虚盛德容貌若思而夫子以為猶 龍山此意也但若字属之道理則是道属之 正之分也辨學析者審馬 人身即為私道無心人有心此天人之介那 天下有道章第四十六天下正言 之清 而静 歸為 426

直 淨 明 清淨 前篇言兵函 譚 如 巡 兵长 則 無 為 貪求 之首云願言清 由 戭 明 危此說我馬 皇 道 不 漢武 能無欲 不重 好大喜功禁 論 淨 兵只借 何 欲 者 居回 則 彼 前篇 去口

于長安積江縣邊面頭是 無邊田 脒 言我人心之 有 不出戶草第四十七 今而已知是之足常是者服前便是了 如是好若知是者即竟者眼前便是了 餘 欲、 只此一念 為此女口 而已 之志业 益径 而不 約言 祻 之教 患

問 明 者虚室生白 自然知見也閉 不出戸何由 以聖人不行 漏 自 以為周知而見在目前遺在十 不出户 静 和 該動屋生明飲之愈深出 而知不見而 居 門造車天下合轍 不窥 龍見旨是物也 何由見曰天 名。 瞻 聡

事不是以取天下. 秦去自然之道逐矣于以見務外者遺內守。那不是以取天下者常以無事及其有為無無不為美故取天下者常以無事及其有為而無不為美故取天下者常以無事及其有為而無不為美故取天下者常以鬼務外者遺內守。如為不以見為外者遺內守。如為不是以取天下.

萬歸一之意由仁義禮智而歸之道德由天 然無能生有無為則無所不為雖為而至于 道却以少為貴旗之又損以至于無為心自 問前篇言絕學無憂而此言為學日益何也 道不同而道不由于學若學則多以不妨而 地人道而返之自然始于為道終于無為矣 回此不重為學只借學以言道点以見學與 431

障道心絕學無憂之意不然豈老子而求益或云為學日益則為道日損以見多聞是以 失我可見為道當日損而不當求之多也〇手無為非損之久損何以至此損之時義大 學字回下賴之如 道欲損方說得下然斷章取義点自說得 取天下若無不為矣而實以無事取之点本 何 說 須日損之下添出 432

善者吾二善之 名道 損 之又 損 聖 為 則 換 無常心章第四十 と。無以 損 可損 得善失 者何物一 守事 故 損之而至于無為乃 回損 者吾信之不信 れ 排 事兴 者吾点善之 損道也道 取灬 天承 下上 說文

善 養舜徒而善之鬱陷 思君 為天下館 434

與曰以常人之心窺似有愚點首之意以聖與曰以常人之心窺似有愚點首之意以聖她而惡心說求之易當為分别以佛之心 動 要 歟 勿 第之心即聖人待民之心 天 而此之 石不善心善皆後 民小以天 也回舜之信 聖人之

生生之死生之徒十有三夫何故以其生生之學也生之死生之徒十有三天也之後十有三民之出生入死章第五十世與上文不相蒙 當有去取以抑之回善善 之聖人 善 不善信 安 敢不 取推墨而附牙儒 也雖然子張之 信 告子 436

問 其生愈厚 遇而 陸 以其無死地, 能提其角虎無正 行 鶴 不遇者以存乎其間 不遇虎児其理何 則其死愈速善攝 皆兵得失置之度 所指其人兵無所容其 小遇虎兕入軍 如回不知也意者 生者不以養 即生死横手 則萬人吾 胸

夜 身先其神旺其天 被兵以不死 則 之而以不養養之 水不濡 行者見 不入矣 氣也無 何 石田 者 虎也 以前 不熟醉而隆車不死点此意 全 外其身而身存 能生工 在 射之没 故 有 物惡得而 不死者欲 入山不遇 無生之公而後 失儿 虎 死莊 後其 致死之昔 知 其為 入軍 身而 子之 438

也生生厚則先自處于死地故多死善攝 則常不必其生生故多生

之生而不有為而不恃長而不幸是謂玄德然故道生之畜之長之育之成之熟之養之 ラガス 之事他之貴夫英之 世海海 日本 一大 第五十 明得是成本 上大道

為玄學之宗祖 問報常之義何 下之母此母人未得為先天人 固精集神故 氣 氣 其光復歸 型 狄 夫口 其氣即當守以神知子守母以 獨 無名天地之 居回此章分明是養生大道 不 存 其明無遺身殃是 勤 其神又當固其精塞分 **若附其允未免傷** 始 有始 既 得為 即 梭

事 損 则 其事未 惜氣慎嗜 合 住 則塞允閉 而神常為之用 矣然 免損 謂 ジラー 在小守不 順 又不可虚 欲 門 精 則 成人者于事有濟而于 则 分 而神太與之俱 惜精 眀 逆 在 故 終身 則 縣 精 剛 自 成仙之事寡言語 而在柔專氣 住 用 則 不 氣住氣 勤 強 故不拔濟其 夫精 陽自 致柔 恃 身 氣 住 神 则 有

442

花聚鼎五然朝元三家相 退 蔵 園沒 于家温養沐浴之 静為四光返照波命歸根復命曰常守 盖自得毋以後 化氣氣化神 歸 無始直非長生久 神還虚至骸常則洗心 至復歸其明節節 功 都 見打成一戶子 視之道萬世 在 于此所謂

19/1- 19/ P 此寓言也惟施是畏即塞光閉門收 此章言大道乃以田上衣食為喻何居 首 我介然章第五十三 ラ 有餘是調盛的非道我以語平東東常 一唯 施是是大道便當收飲退歲 上业 大起 道实 即然 嚴分 常明之承 曰

是平正而民好往都走小道形骸上用功而 母務外發沒故什氏有聲色布施之說而類 子有勞善施伐之稱心此意也大道甚夷本 盗天地而及為人物所盗是安是以語道曰 味博治見聞精其外則有餘和其中則不是 心地則荒本原處空產而色澤可觀沉 以異于轉多關歷設蔵遊盗者我吾不能

是之謂籍冠兵而資盗 然則老子大道止養生而己乎精言之則養 生深言之則性 始 飲食也後務聚飲損下益上資財 好經雜 文泉也崇尚干戈带利 田基燕也海内産 石白 雞 命推 夷務動 廣之則天下國家 耗倉基屋也粉篩 糧非所以公好惡 速略朝甚除也不 劔也暴殄天 有餘 446

身其德乃真態之家其德乃餘情之鄉其德乃 47 大之一家求之一身又求之一必無不可通 善建 若不拔善抱者不脱子孫祭祀不數情之事 在 一身又求之一必無不可通 矩治平大道易以語 此反而求之一國

含徳之厚比呼赤子 舍德之厚章第五十五 赤·大下吾何以知天下之然状 身以家 的筋柔而握固 潮 赤此大蓝霞 牡。猛 德 之。數是 草常之大道也 乃善故 合。不完 常承之上 而o 據 道文 作儿鳥 即而

是謂不道不道早已 たい文引 回然但彼以心言此只說理猛獸不據即問含德比于赤子即大人不失赤子之心 小遇虎兕欺曰然但此恐但被以心言此只就 不持 J..... 想只是論理有此事否曰牛羊 但此以他言不止攝 強 恐地上則老

虎 數含德之厚乃爾此非其明 伏德重鬼种為其理自是如此若驅蛇龍 維字不據也鳥覆墨之不摶也后根非赤子 理下至精至和心含德之厚属精之至真 総属神功猶 豹乃神聖之鴻 用 此又一 月月 稱 外道 理 功遠猛虎剔鳄魚又大 也而降龍伏虎左蛇右龜 能謂無此事而實有 証數道高 龍 儒 放 450

作 頂益益而助之長非传無益而又害之安 道早已盖 妙合和之至太和 不 氣 函 勤 一有 故知常回明 此真常之道也 则 光皿 粉址 缝 120 则 則 和者 為 135 京歌 助于 尧 保 夫 八謂之常初 合是以柔而 漓 故 ग्राम् 猜 和和回常不知常 老 氣 道也是為不道 見小 特 Jul 強 那 者 陽 散其道 有 触 也 摘 強 既 课 動

少招保此精和即不能地久天長点可還童 長而北愈長愈強愈北愈剛至于老氣息卷家言嬰児未按一段和柔之氣自少而長自 常其應不祥其早已也固宜〇皆聞之養生 卷頂歸柔和雖欲剛強不可得已易不及其 452

知者不言言者不知悉其名閉 無然和至無念未能含德之厚且後懲空 無然和至無念未能含德之厚全真之士我 遠吾儒懲念室欲亦求少復此精和之體云 其門挫其動物

而贱战為天 僅 上章言含德之

可是我 器 果品 無 人盖言系 四句每每 回 民自富我 其理 好大喜 易 功自恃富強 與 岡川 明 稍 上 欲 相 自 強 里 五 可妄起爭端 P 乎

漢武秦皇可為明鑒也非 好静民正可以及觀漢文恭 國道全形也以奇用兵命延行也無事取天 自西所以當以正治 為常天下不可以有 刑 無欲故静自足以該之矣解者謂以云治 措 即烽火通甘泉于天下何損好静而正可以及觀漢文恭修玄點天下幾 事取故當無為無 國而兵者奇道不可 利 器滋唇之記敷 456

生之理有默契馬雖未論其大而道 弊而我無為至末以為搬弄精神之為也天下多忌以至多有皆言多事 少得醇醇, 如本縣縣其極其無品的問章第五十八此為家養縣之代工 於 缺 章 無 演 等 無

而意為 殘 自缺矣熟知其極言福 方 着德 則

善耶而善未必福其理本自難知而民之迷 相尋熟知底止豈無正即而正又有奇即有 更甚点民散久矣之意吾安得以一切之法 無事中提之為而不為四句不必分属 為四句意雖方而不割似好静自心魚而 行之是以聖人云云方而不割即上章我無 似無欲自朴而直肆光耀又 松括于無 不

459

有幾之其 養時中 義不 道不即在 思事 如番中 以且不上 IP 能能肆文 根長不似 深生耀不 固久盎相



事 解 問 回 天 **此章分** 属 為 2 Y人 指 嗇 萬 即 即 mf 天 茅茨土階 下母 無客 明 物 而 收 說 也 一言 問 13 治 愈 之意当真有 即 精 國 也 事 陷 天 神 可 但 也 不幾 治 例 可以 見 事 况 天 長 強 有 生久 耶 2 國云云 耶 飲 嗇 凡 言 橙 視 即

及史氏云治天事人之道以飲嗇精神為主 其記也况沒身不殆即長生死而不已即久 其記也况沒身不殆即長生死而不已即久 其記也况沒身不殆即長生死而不已即久 根無非嗇者返本即早沒禮復即克已一日 電 圖 預 圖 即重積水積 7 能員大舟 克己一日 462

邓广治。 簡縁者事保 完沒根蒂深固長生久視之道易以瑜 神教者與自無神養 餘員大器德而重積何所不能又何窮盡 沿 大國章第六十山 精番氣點點 重点 明絕督應則真元 儉役 約有 此國 重之 安母 wh 静說 音來

寬猛 京小鮮九一毫 治無所 此章治 天下不可為也為者 順吾身思不神群魔盡掃由吾身先 間 治 大 身若京解 不通前言之矣治 國上寫言即曰治 心輕動不 頂文武火况治 敗之治 道之业其應 國差京鮮 國若真小 國 則治 加州 身

464

神之神原不肯傷人則 太史氏云智海 後 自 不被情奉 不起 不 治 天 團 被其傷氣機 地位萬物育及而求之則天 制造 治 身皆由此道耳 有魔境了不 不遭法縛心法雙忘全德在我矣 圓 明 所 莫生波浪清净自然六 感 相妨法心無所 理 鬼 為之 神雖神而不神人 也 君恭百 推而廣 施

肚 國 過大美静者治神下神 下放大学 者 以相两 生相 流道傷章 京都以下小國門下之交天下之少 吸資下以即 第六 也此 能言 相有十 下國 北 到 稍當言此 也小言承 可交治大 國 以相國國 感為當而 圂 466

各 属上交字似 北常以静勝云云 其所欲 流 國宜常處下流又如天下之交天下之 北無干下流又似剩句固當以大國 圂 作句天下之交天下之紀另作句言 者下流 故大者宜為 属下下流天下之交作 天下之交天下之北流字似 則上下文既無碍而于義 句 則 者 467

寧為 四大精 言身矣此大 陰陽中之升 太通然此点文字耳詳之○又問上大國 牡此即人身中之陰陽 喻吐納為静為下為小則静制動下為高 雌無為雄故常以静勝而大小以喻 大 えて 國 降以 國 也節為豁無為谷故常處下 獨言國子口臭當言 取 而取喻交媾 高下以喻動静此 當人事 國 即 身 北 468

可以市專行可以加人人之不善何棄之有故道者萬物之與善人之實不善人之所保美言為於此人與善人之實不善人之所保美言 北壮静下之說錯疑是男女外道之言病 小亦大矣治 前不得說夢也 道者萬物之與章第六十二與言 國治生皆是物也然又不可 貴道 所之以至 固

東八克耶故為天下貴 一東一里子遇之失其當無遇之失其當一世不可求以得有 其中里子遇之失其當無遇之失其當一也不可求以得有 其一里子遇之失其當無遇之失其當一是不可求以得有 其一里子遇之失其當無遇之失其當一是不可求以得有 善相去何若不善人亦就世俗言之及進于之不善何棄何居曰善不善以獨言之善不 道南子可見互鄉可保惡人為法上帝可 問道為善人之實是已而云不善人所保人

無 何 此道可坐 根立置字来 云 進道已矣 必先 カロ 馬手 拱 カロ 壓 馬四 其為質無 馬 馬四 以見道為 八而云坐 雖富貴 馬富可以市 進 夫 既立天子 3 俊 進 不 址 力口 論 着 基 H 矣 人其 必置三公 人所 故 何日坐進等字 To 難 為蒲 业坐 天 子三公 保 進 進此 办口 雖 道

高寶有罪心可免可見其能保則善固善不如坐進此道可完不見其能保則善固善不 無類如此 為無為事無事味無味大小多少報怨以德為無為事無事味無味大小多少報怨以德 472

故朱夫子引之其義何居曰大都老子之道 故終無難 論語所載以德報怨說者或曰盖指老子 輕說必寡信多易必多難是以聖人必作於細是以聖人終不為大故能 小多少難易之說已知之矣報怨以德 一次為大松相是以里 見当大 正國難な易 天下教事之作於易天松相是以里 見当大 正國難な易 酒 473

多是矮輕籍情為東心說法不順世情 之人知以怨報怨或以德報可求此之人常以怨報德不可求此之人常以怨報德不 徳而熟知德 都 474

怨山可 别以見厚道當如此柔道心當如此其林 夫子以直報怨之言為萬世天下無弊於此 之意般矣至矣然而盗天地之機竊造化之 德而報之又何 以報德德心可以 國宇宙播弄萬物心在此處終未若吾 以德 徳 固 計 報 其怨也初無思解無分 也然亦德也怨之未始 怨 報德固可以德

每每有之深於老者 過無所為而為不慮其報而施之者是或一足以解怨然有所為而為者畢竟是祈不是 見吾夫子方折衷老子未必遽以為師而 道其道厚矣與吾儒大道終是有别 代以下名臣如對應簡漢壽事宗文路諸公 美 〇或云報怨以德世 多用此道以為非此 因思 其 不 476

友 震世之方 餱 室。本知勿與京东村等 在 其持男子 表 其 持 等 丁國雲氏 用之而其意各 京東土十里之行始於是 持章第六十四 面 部之 有 似非影悠之論点 在 失此說當與〇 易此 為承 其大上 下。於公 微 に見か、 細圖 者点表。 散 言難 為。之於

之所過以輔萬物之自然不能對常學人的事常於我不欲不貴 無戾數司欲 **此章義理甚** 欲學不學 則 不欲 间月 無 尚 有 無可以 難得之物令行妨故不敬之難當幾成常如數失故不敢自幾成常如數失故不敬以 學與無 自。然。 榖 憲 無 而 惟 不敢 欲 欲學而不學 學之旨 為 則 478

欲 如絕學為有具耳 過此復 知之未當復行点此意也己 不必言矣吾儒 而 此能復衆人所過此過即 12 知浪然人 不貪學而 即不遠 復之複 務 目 所過謂衆人有過未能 不泛三数道理 博品欲及約精 心思 而不 顏子有 復 欲不學者我 過也人皆見 都是如此 過未當 一世 即

大學是是為其智多的思古之是是為其智多的思古之是是為其智多的思古的。 慎 之旨 終 百之善為道章第六十五以此為如始之根基聖人之異於四日雖學補不學也不欲不學也 就萬物 便是成己成物之道 也不欲 之。民。 學乃 **然**雖 衆 輔不 人 圖 難

480

門 隱 陷 古 怪 今論 美與物及 也 治 国月 子 者 非 云 回 愚 乎 眀 朝 四暮三 民 何索隱 明 德 D 使 於 由之 順 怪 回 不可 使 排 诏

贼 智 稻 知上下相安於無事若見其愚之者耳 見其 吾但 相角適以 即 既 其愚也彼 今不 散 缺此非有意以思之百 為 民 思 アス 偽 村 35 酮 日 脱 方自 滋 而 而 不為察察 智愈多而亂愈滋豈 不忠其愚而忠其智彼 以思思之正以 智而復治之以智是 則 姓日用 但見其 明 也 醇 訓 其 國 大

482

鑿飲帝力何有思思皡皡治民如此豈不是 其智其機匠順愚上文西云強者弱之高者 他至深且遠非後與世浮沉而實與之相 雖與之相反而實所以相成如民方多智而 福豈不是式此之謂玄同之德然此玄同之 下之若為逆而以弱為強以下為高則相成 則欲其愚其勢若反而聖人愚之正以

弘明月後之是以聖人蒙上 人族 正是以能為而見先 人者宣為下 人名 正是 以 聖人 你 上民 所謂 害是以天下樂 形彩篇江 次海水格海 與物及而至大 明道耳則論等六十六次 明言道道 ラ 小推而不尉以其不争故无以上民必以言下之。欲先臣以上民必以言下之欲先臣 者以其魯下之故 順者 意為 但谿 民 前為

問夫子 崇萬富貴如 有 謂身範 老子之所謂 以異乎曰其言先後各有所指夫子所謂 論改以身先之老子 物先 上而為下非先 侯 王之 少日 後 而老子之 教養之類老子所謂後謂 說然而夫子之所謂 所謂 論 而何不損下以 治 中身 後 即夫

聖其揆 無與則吾之好之者 之势之者之言無弊乎老子云滌除玄覧 光皿 小店調章第六十七 大山 見 西之 好之 者非玄也 後 一縊 也然而必欲字畢竟有好何如 何 由 先 而後由 強承 而先先聖 弱上 後而 先 之言 486

其言 見其大夫子温良恭儉讓何 其大猶世莫能容天地之大也人 而 怒儉不敢 不 大莫戴而又無小莫 語肖惟大似不肖若肖父矣其細有味 說此情 加斯 則實隱又何以稱是安得為大点 先皆為大於 說道理無所不可而文義点奇 破乃稱大道若只 細之真談故為 如之而人見 猶 有两憾 488

偷非都夫之番凡事念 慈尤為萬事之本乃三寶之要故揭以示 此生機 懦 約 之中即有勇况仁必有勇儉之中即有豐况 之至實態非婦人之仁凡事態和一團生意 义司 夫之怯凡事愿以下人一味漁退此其慈 自能豐不先之中即有成器死消自能 也上上生 理也守之則生除之 約一意收飲不先非 則

慈慈者所以使聚吾儒之言慈若衛兵佛 盖天地生物為心大生廣生無非是理慈有 克之非戰守可知已益以為慈能勇之証故 天常以之拔人夫上帝好生既以慈衛國君 生理復全生機即戰守殺伐之事而慈是以 欲自抹李之何非慈慈則自是儉的不敢先 人而為大松細一以質之矣〇為人父止於 490

西為士者 可思議善我善米 大慈大悲音採眾生意心如此此其功德豈 え引 有為之下。是謂不爭之為天之配立極一時不不久反為之用為将之道點不爭之德是謂不多之德是謂用 士章第六十二 人之力。 言戦 之牒 即守

有 杰用 言即共 無帮吾兵其 何曰馮 敢 言一 何 酸 少四 拱無 至為 為 先 然 回兵 婦 抗 下車以為不 相 重明 育 為與 此為

法之析教賣天地秤恤聖賢甚矣 回此僅丧吾家無價环是老子論道之書為山人 主舍已從人也進寸而退尺難進易退 者之戒及觀可例見矣輕敵丧實實者何曰 不丧實後世外道乃云勸若臨陣休輕及上文即輕敵柔能勇為至實輕敵則 兵手回譚兵即以 悔聖賢甚矣 司此 明道其在道為客 敗豈 敵 盐

吾言甚易知甚易行天下莫能知莫能吾言甚易知草第七十人信道該 站長有害皆輕敵丧寶小心集事先難後獲無兵即勿伐勿施不於不爭之意輕為取敗 經統逃說逃遠皆如此無行無辭無敵 與 The 行意宗之宗

494

者貴是以 問 老 知莫 子 所言言 即 聖。 易 何回言 者 皆属 何 即 老 自然 言 者 行 何 易 和 問

知我者布 揉 柔為下為後所以 強 於是乎失其宗主而人莫之知不我柔為不為後所以易知易行而人莫 知之又安能行之其義顯 造作 梁好勝上人之行 行回然 則我者貴而聖人被 者 决是難知 則 行 惟其清 極梁好勝欲上人 有二字曰為柔為下 美如污濁 似褐懷王其熟 静自然無 和故菜 有為 者

為 者 粮 則貴豈 的 希 大口 即 即 希 行 則我貴則下者 清 有二 污 則 不全且多 我 濁 濁 净司 的貴則 赤 無為自然之功 有 為造作之未流其道非 則 我者貴点 知我者希二句 字 歟 法 似教号不 回 也 被 بكنلا 無 用 褐 1 不可 而 文 故 有云 強 並 字 大口 栗好 稱曰 奉 間 大口 有 懷 脒 大口 497

則貴被褐懷至意也可見夫子老子學你不 街五以求售将仕矣記懷寶以送却心知希 者在我心未曾不被褐懷王也○沽之我不 基 相遠 也病和 原和章第七十一 知病夫惟 言此 行承但上 言易 知知以言 為不

498

和 習 大口 也 不 不 其 盖 40 朱口 大口 大口 為聖 病 夫口 有 無 知病 病 斯不 人 不 又重言文法大者 知無 也何 病 六口 多間 2 病 大口 而 大口 乎 知之 2 作 多見工 病 回 即知為 無是也 知不 和即 不知之 和 而 夫口 知知不 和 里人心 病 不 大口 夫口 2 又 為 病知 鳥 回 上 不 回 強 大口 知 聖 不

多見多聞即擇而識循稱次意可見己他 病自為無病 能知者即其為不知處而聖人所不知者即 其無不知者也無病治病乃及生病能病 太史氏云聖人所以無病者以其能病多知 之妄是以不病也群目本明也世人妄察益 以一貫語曾子當心是此意乃知衆人所謂 解者以耳目為喻湖已自己〇 ;23 500

對症藥石 唇聖人無目疾但養目力治以不治故終無 目心心有之一思有耳目心思之病此便是 目疾耳曰眼 不受威大威至矣無狭其所居無配及家而義立相貫。四國海文不相民不是成章第七十二山四野知民不是威章第七十二山四野知 不點不旨耳不 掏不靜豈惟耳 **邺不** 野知 歌其所 而求 不益 自其

爱不自貴為太大是貴面見彼之供上軍我不以供易一言無歌記一夫惟不歌是以不歌是以聖人自知不自見 是以不當 所居 問 小人而無忌惮則不畏斯畏務為高遠是狭的此言所畏者何所居所知者何曰言道耳 握而助長是厭所生能知理淡而不厭 非不自知且爱然常見此之不是不見 厭 也其狭而厭之者由自見自貴 雖自知不自 502

無所不可信手拈来頭頭是道真是祭祭見治平上言之品為轉便老子之言横来直撞章就素位而行言之更為明顯再推廣說就 彼之有 觀音 佛 勇 面 画 餘 敢章第七十三 又安肯以 彼 易此若作平等說通 言此 产義承 則上 有章 間畏 矣威 而

無 難 かい 則 禹 天自有 成心自有莫之為而為 2 天道未易 天之 雖道之常而 知我 所惡 成美未 所當 天 以其故盖於 夫四 智 利害或有夫不當 也然不爭不言云 有 活 恢 者 莫 恢碌 在不當 之 難言状 者 致 而 而 天 不 失言當 至 細 者此 在 而 恢 聖 驯 校 恢 其 云 活 心心 猶 故 云 固

民不畏死奈何以死懼之若使民常畏死而為當殺而不殺者不當活而活者則所好之故當我而不我有不能活而活者則所好之故以見其你既即者不能不失由不争以見其於時由善應等以見其不失也不會問於時由善應等以見其不失也不會問於時間不可此而不有可知而又有 争 此稅 506

傷 問 司 一章 殺 雖 尚 分 明 般 必畏 灌力 触 未 世之 ·%· 殺 有 死 即 為 補 而 档 上 治 之 又 盖 司 而 當 有 民未必盡 殺 生 2 者 而 即 507

常字應上常字有 FIR 其義自明 非 民常畏 殺 司 見 機言之 自 稅 而代 或云熟 宛 司 其 司 殺 作 肆 理 般 句 者 味 敢讀常带一 自 而奇者 般 乃 足 殉 如代大匠野豈 相 解 欲 者又 通學者更 作白熟 挤 欲 榖 而未必司 計 敢常 त-身 通 澒 須 傷 理 中 念 但 會 殺 句 भार 508

為 死事大常 遏抑 之是代 匠手方 根 漢 自 細 思量長 然 饑草第七 為 那然不 触 難 大 自 非慧敏 2 匠 猛 生 省或遇情 若 斵 生 十 未 不 12 有 奉 地未 記 免 魔 利 由 輕叫 不 浄志カ不 傷 屏息 欲横 反 死点 手者 固 做 求即 發即宜 来 アス JE. 生患此 故曰夜 但 mif 之ルス 毯 意 堅 説明 斬 以 火 杰道 勉 基 澒 強 顱 後而 509

厚是以輕死夫惟無以生為去民之戰以其上之有為是以難治民之事為是以難治民之輕 生贵生又 問 严章 明論稅生 云沿道 道治求或 沙養生之說 加生云 似工 治言 赋高 盖奇 故已 食司 顯巴 兵殺 紀以東北貴山 一而末 不明 2 可刑 複 缺而 当 生。 搭言 510

身中事精神內耗由階欲外滋豈非民餓由 喻從民機起便說入身來回從民機說入身 縣可見矣 食稅之多恭點玄修皆人主事恬淡無為勝 来上得即無生說 之生草第七十六八 服食豈非無生賢貴生之記統而觀 到 治上心得富國強兵皆 办弹 以死 柔說 新来 為然 511

李施其 杨港之。 問 光子言 上。是 以柔道化天下情 強斯枯 別相強其 請生 死 勝水 則於之。 ここり 渡三

戒之式 松柔 死矣安得柔可 死 久視 趨尚 死之 一學 二人二 何 猶 嬰 庸 及児赤子謂 握 2 一息尚存未了生死事也至 道 生 強 之况有死而 機果專氣 撼 終歸於強 見 始於 於柔中於 致 不已者壽子又 姑 柔而終 季 且處 能 如嬰兒 於 た 堅 強 弱 強 能 即 也

513

天之道則不然指不足以聖人為而不恃人之道則不然指不足以奉有餘熟能養於其道之不足者補之天之道指有餘熟能不是道道道道,以此人之道則不然指不足以奉有餘熟能 言足食 之意 天之道章第七十七 見道道者,損 生人為而不恃功成而 損从 益承 言是又下 能有之事之事 似而 申言

餘精神常不足於此得高却下舉損益益損 奉天下真萬世君人樂石所宜常用猛省為 之道而又能強虚冲淡洗心退散之功於 也思過半矣損不足以奉有餘熟能有餘 此章言治言道乎曰心即治以明道耳 之一身陽常有餘陰常不是外常有餘內 不足剛強常有餘柔弱常不是智識常有 道 515

来多以水戏遇率夏 不下展及我老子言其深不下展及我老子言其原 就 是 **太可**得 普矣人身中心有 2 之流善剛 此老子之水又以柔 水 功品多籍此水之 馬其 強 攻 剛 者 不逝不 強豈無 既濟貞勝 源 流 之道 之 排

和家 大震 居 獨怨即有和怨之意不如執契而不責之可以怨報德心加一倍法以為不如是無執契而不責於人是矣前乃欲報之德何 积。左寶 518

总我久之找熊無點豈不两是無事 為我久之找債主即一時未能忘而人出可 為得猶近松以直 有成心馬 伯人之器 不 報怨之旨愚以為執契司 如并其契而焚之如李 而不用使民重死 犲忿

不相性,其他民 心民寡強大侵陵百物田問老子此言世果有此事 不遠從雖有 之交馳 具俗游國相望親大之聲相聞四仗民復結絕而用之甘其食美世及民復結絕而用之甘其食美世逐後難有舟與無所乗之雖有田 飲食以無自望甘美之奉於 调 事 耗干戈相尋嘆 以恐此無此 聞民至京美服 安其 理 司司 國 520

人情自不得不如此老子何析而能致然嗟還之古天地心且杂之何世道不得不如此 相 察之民難矣責結絕之政於東謝之世益難 也而般受夏周受殷時也比勢也外季不能 熟犬之聲相聞乃武陵鄉源之俗老死不 住来直無懷為天之民世道愈趨愈下如 河之不可及故皇降帝帝降王勢也点理 1987

521

華香爛 衆天下用而不足奔走天下而有餘安得 無挟所居不遠從也虚車為用無所乗也 選其寓言 即其别有說耶其西方美人之思 國寡民之俗而見之雖然惟大且衆故有餘 少無然畔援無然散羨大德不器何所用 不是此道也点以言道也為大於小視多若 柯之夢即後世以火國之君萬民之 522

器不乐 被 矣 門開闔明白四连相望相聞歸根復命常得衣食甘且美也載管抱一居俗安樂也 民孙寡不設甘處柔 〇或云此章小重柔弱能勝 不離老死不相 無所陳也姓銳解 法令懸而不用民居樂業上下熙 往来也雖甚盛德茂以 **药無籍富強干戈設** 紛繩可結也食 岡川 強意小 523

年友丁 寡小之易治 册 為 俟 史氏云才高意廣則好火喜功適意一丘 曹膝之俗於列 同 〇民至老死不相往来畢竟有此 彼 卷不求見不其無幾耶回此有心 图表 太上忘之而莫知 雲氏為 地 我正之甚得肯際書此 則 國 強 有 陶 大何乏恃我在當 唐之風兴 所以 事 角羊 1 無 アス 524

不博特者不美章第八四級為 萬 物 莫 餱 奸 第八十 其志忘形 積者 經管不是 之強 感着 既。不 いくの難 信此 桐 學章 辩 不拖 币 衆 務言 愈来善 博道 桁 滋 以當 與深

而不爭 當時被關 與人己愈多天之道利而不害聖人之道為 博人已似有所為果何属數曰光子至人 問老子之言至矣盡矣微矣家矣此章言 之術而不通清淨無為之旨即當時関令尹 且怨其不信獨不虞天下後世乎而天下後 尹逸留強為者書意有非常可喜 526

人我而老獨否人人 及約 天下後世之所疑所辯盖人皆務博而老 世之所務公老子之所點而老子之所稱 里 天之道文鳥知聖人之道故於為終而回 人皆貴積而光獨貴虚人以有為 信 且 獨否人自知功伐而老獨忘天下 髮 且 為多而老多於少人長分 辯且點且美且不美是 有 獨 527

|               |            |           | l .            |                |                                                   |
|---------------|------------|-----------|----------------|----------------|---------------------------------------------------|
| <b>尧子或問下終</b> | 則出關化胡道不易此矣 | 世之言辯告關人   | 下後世之淌懲天下後世之作為上 | 信言不美云云盖以林天下後世之 | 17 1 17 18 19 19 19 19 19 19 19 19 19 19 19 19 19 |
|               | 此矣         | 即以告天下以豁後世 | 後世之作為止天下後      | 林天下後世之博戒天      |                                                   |

名為也然耳頭相若存州老子 官湯索差字指葛老縣在谷子列 孔傳隱子聃李玄子城今陽者 子 老日號今樹云所東喜縣 禁 通 子蔵化作因李生有州果·苦 **唐 為室陽字以氏地瀬真有具系** 2子柱史父伯為女也鄉源老 鷹 問下乃此陽姓所 姓縣子鄉 禮史周傳非許生李厲定曲 北即蔵不正慎国氏 音及仁 老蔵書稱也云明名頼廟里 子室園脚姓耳曾廟 老之之守即中太中也 子柱史蔵漫又伯康有苦括 目下也室也云陽地九縣地 子因又之故生證記并在志 开以张史名而 目 云尚是云

之良實深蔵若虚君子盛德容貌若思去 身吾所以告子若是而己孔子去謂 縣氣與多欲態色與淫志是皆無益於 得其時則為不得其時則達累而行 吾 其人與骨皆已朽矣獨其言在 其 以為固持者可以及於能飛魚吾知其能此 吾不 可以為給 游數 吾知 飛 弟

餘於 熟去 著書 是着朴至 吉 老道子 而 襲 見 有六十 老 十言其書趣喜餘道所上謂時目 居 下之遇于周 久之 邪 見 百孔萊德 周 以善疆 餘子子之為於為 歲同点意職我 以時楚五谷關著 與為 531

**於將然着合** 

於道德之意而老子深遠矣 要 為 村 大 無為自化清 紅老子 貴鱼 相 謀直謂是那花

聪 明 曰俱吾適 難南 能富貴者 行見 也老君 近 期日 村 鲁君 請 送見 者也為人子云辭去 與 去車云莊 以者而两孔子

察之及而態色 魯弟子稍益進馬 其詞少異而有器同深蔵若虚為聪明深居士曰予觀史記記老子告孔子語凡二 九萬世之 臣者母以有己孔子自周及 )法志即廣 耶然太 烟戒 八辯博之 及 改吾夫子 竟至臣

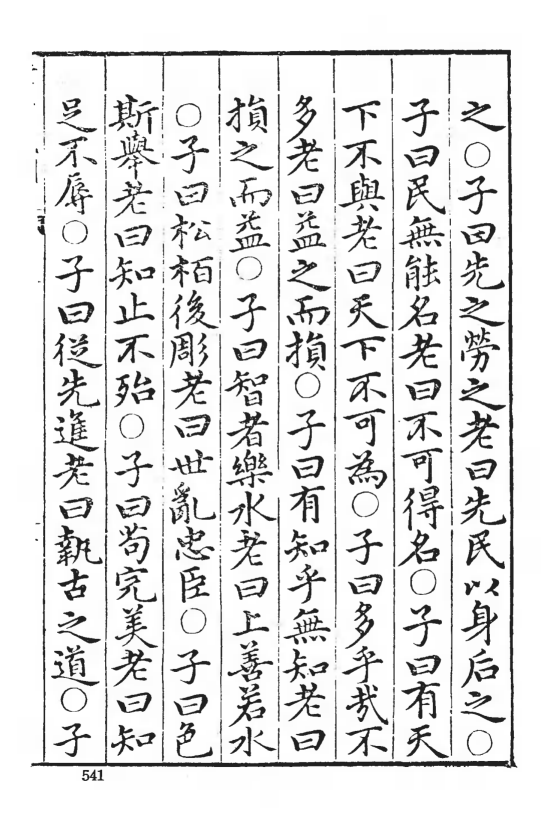
|  | 無惑也 | 所以化宜其言之自矛盾而於道有 | 無為而不知其所以為知因應變化 |
|--|-----|----------------|----------------|
|  |     | 信道有逕庭馬         | <b>炒製化而莫知</b>  |

孔光 慈儉不敢先〇子曰不言不信信言不美〇子 我 者貴〇子回巧言鮮仁 回不知不愠莫我 〇子曰繪事 輜重 (子曰主忠信 徳 光回爱民治 先〇子回不 事後素老田見素抱世丁田主忠信光田則不成兴 回節 國 〇子曰民 水老 用 訥 而爱人 和 光回君 樣() 者 勉 忠信 光 537

部 君 政馬 〇子曰惠失之 正  $\bigcirc$ 熟 無所争老回不争莫 不畏死〇子回 酸 日不 殺 取不正若日我以 放於 谷久 雖賞不竊老日我 知是 利而 有司殺者 知光 好静而 多怨光日多蔵 回 大與之爭〇 不愚老司 稅 無 民 上〇 自 子 子 回 而



祥〇子曰富不可求老曰莫之能守〇子曰 道據徳老曰尊道貴徳〇子曰用行舍蔵老 道據徳老曰尊道貴徳〇子曰用行舍蔵老 難於其易〇子曰點而識之老曰知者不言。 回復眾人 者敗〇子曰不可使知之老曰明 甚光曰去恭甚〇子曰吾何執 所過 〇子曰先 難而 540



禮為仁老日早復則無不克〇子曰出門如 遂意必有近憂老回慎終如始則無敗〇子 治夫何為差曰為無為則無不治〇子曰無 見大寫老曰不為主而為客〇子曰無為而 無棄物〇子回不逆不億老回有精有信 谷神〇子曰貨殖老曰监孝〇子曰克己復 口史嗣文光曰文不是〇子曰教無類光日 回吾後周老回御今之有〇子回慶空老回 542

今三十五就其中老日莫如守中○子曰善多言數窮○子曰予欲無言老曰帝言自然不人老曰大者宜下○子曰不知嗣如老曰 樂仁者壽光回死而不忌者壽〇子曰意 厚而游青老日執左券而不青〇子目智 子曰母固無我老曰無私無欲〇子曰 不見可欲〇子有三戒老有三寶〇子有

|      |  |  | 以一貫萬老 | 三畏老有四          | こところう ではいい |
|------|--|--|-------|----------------|------------|
|      |  |  | 自一生萬  | 三畏老有四大〇子有五美老有五 | 1          |
| 吉水羅棟 |  |  |       | 美老有五果          |            |
| 刻    |  |  |       | () 7           |            |

争九章之持盈又其節次中之功夫即有事之宗三章為無為為玄之始五章努尚京為美四年不動玄功之節次也七章之無私八章之不不動玄功之節次也七章之無私八章之不不動玄功之節次也七章之無私八章之不明宗祖此其肇端己二章無為為玄 歸之帝先 上篇一章首言常道原有無 上篇 題 於妙家而歸

五公以顧玄用馬十七章初言自然而原之 矣十五章形容微妙為清靜張本十六章推 身名两总十四章名法俱張所以言玄者塞 絕聖桑智而返之素樸二十章絕學無憂而太上十八章総言大道而推之國家十九章 勿正勿忘勿助之旨也十章又發明 章無用為用十二章為腹不為目 十三章 玄德 546

五章 自然之同二十四章深戒夫餘贅之樊二 二十六章又重懲輕躁主於 功用大兵二十一章言道之為 也由全致由也皆玄也二十三章復歸 了又極賛自然歸之天道為王人所當法 十二章言為道之事惟曲則全真精 雖言王公大人自天子以至于庶人 都皆以明 自然之旨廣太上之風 粉至 精 547

也三十二章這姓子為公司 也三十二章 是去奢去素誠為治體要聖人復起不能易 也三十章言佐人者以道不以兵但當以果 中此一十七章沒發要妙于龍明然属無為二 世二十七章沒發要妙于龍明然属無為二 58 言無名之樸天下不敢臣三十三章言自 548

心性情無不可幾而理此上篇之大卷也不為総玄功之極則推之家國天下及之身然者不為害又美雷用兵也三十六章之無為無不為然玄功之極則推之家國天下及之身不為然玄功之極則推之家國天下及之身

| - |   |   |   |  | 115                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
|---|---|---|---|--|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|   |   |   |   |  | -                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
|   |   |   |   |  | ER                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
|   |   |   |   |  | F                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
|   |   |   |   |  | F                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
|   |   |   |   |  | 3                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
|   |   |   |   |  | STATE OF THE PERSON OF THE PER |
|   |   |   |   |  |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|   |   |   |   |  |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|   |   |   |   |  |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|   | - |   |   |  |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|   |   |   | ļ |  |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|   |   |   |   |  |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| k |   |   |   |  |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 4 |   |   |   |  |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|   |   |   |   |  |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|   |   |   |   |  |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|   | İ |   |   |  |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|   |   | t |   |  |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |

中 華 民 國 と 十 年 ナ 月

證本 發

字社行

號記人

局行

五

有所權版 究必印翻

道德經名注選記道藏精華第十五集 輯之 (四)四

主 編 者 文 山 遯 叟 蕭

繐

天 石 定價新台幣精

(全一册)

装装

三四

五〇

00

元元

明明明

原

註

者

0政

默蕙祖

電話:九九 郵台 自 政北劃 授郵 信箱八六 0三

發出

行版

者兼

版 台政 常 宇院 第 〇新 五 九六版 七開

修 九一 四五 號局 士一四 社 號號

